UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES AUTONOMAS DE LA COSTA CARIBE
NICARAGUENSE
URACCAN - BILWI

MAESTRIA EN ANTROPOLOGIA SOCIAL CON MENCION EN DESARROLLO
HUMANO

TESIS PARA OPTAR AL GRADO DE MAESTRIA

TEMA:

IDENTIDAD Y DESPLAZAMIENTO LINGUISTICO EN LA COMUNIDAD SUMU
MAYANGNA TUAHKA DE WASAKIN DEL MUNICIPIO DE ROSITA R.A.A.N

TUTOR: JANE FREELAND

ESTUDIANTE: ELOY FRANK GOMEZ



NOVIEMBRE 2006

Resumen

El propdsito de este trabajo es para destacar los vinculos de relacién existentes entre
la identidad y el desplazamiento linglistico tal a como se manifiesta en la comunidad
sumu-mayangna tuahka de Wasakin. El planteamiento central de este de esta tesis,
sefiala la discusion de las dos teorias relacionado a la identidad que plantea Modood
como son la esencialista y la constructivista, como punto de partida para enfocar el
estudio y la discusion de las identidades multiples que se estdn produciendo en la

comunidad

Analiza como se manifiesta las relaciones de contactos entre los sumu tuahkas y los
miskitus, tomando el concepto de la identidad constructivista por las razones que es el
gue se presta para analizar las realidad de las diferentes identidades que se forman en
la costa caribe nicaragiiense. De igual manera se analiza el fenémeno de la pérdida de
la lengua y los factores socioculturales, politicos y econdmicos que dieron origen a la
situacion del desplazamiento linguistico, jerarquizacion de las lenguas y las situaciones
auto adscripciones identitarias multiples en la comunidad sumu-mayangna tuahka de

Wasakin.

Posteriormente se analiza los movimientos de entrada y salida de los comunitarios
hacia otras comunidades en su mayoria miskitu en busca de empleos, otros en busca
de droga, otros por gestiones institucionales y chambas, trabajos rapidos tomando en
consideracion de manera esos movimientos tienen impacto en el desplazamiento de la

lengua.

Se analiza las percepcién que tienen los padres y madres de familia con relacion al
aprendizaje de la lengua en edad juvenil basado en creencias, retomando lo que Le



page se refiere como el “mito genético” asi el papel que juegan las autoridades por la
problematica del desplazamiento de la lengua, de igual manera se analiza el papel que
juega la escuela en cuanto la conservacion y revitalizacion de la lengua a través del
programa de educacion intercultural bilingue.

i
Finalmente, se hace una reflexién de la situacién de los sumu tuahka de Wasakin, ya
nos encontramos frente a un dilema, con relacion al discurso y las practicas diarias. Por
lo tanto alin no se puede llegar a una conclusién de la realidad exacta del fenémeno de
la identidad y los cambios de la lengua en la comunidad de Wasakin, por lo cual sera
necesario otro tipo de investigacion mas minuciosa y con mas tiempo, para lo cual
podria se un estudio longitudinal para realmente comprobar la hip6tesis de aprendizaje
de la lengua en la etapa juvenil o si es que estos jovenes estan afiadiendo el aspecto

de la identidad sumu en esta edad.



INDICE GENERAL

Ne Contenidos Paginas

Aval del Tutor

Resumen I

Preliminares Il

Agradecimientos Il
PARTE INTRODUCTORIA Parte-introductoria

[l. PARTE TEORICA METODOL OGICA-Parte-tedricarmetodeologica
QU - T oo T8 (=T T o TSR 8
P I T (o =Y 10 P T = o N 8-11

13. Identidades individuales y su relacion con la del grupo..........ccccccvveeneeen. 11-13



4. Uso del discurso esencialista en la autodefinicion de los grupos

BHNICOS. e 13-14

5. Larelacién lenguaidentidad. ... 14-16

6. El multilingliismo y los cambios de cOdigos...........cvvieieiiieniiiiiinienne. 16

6.1. Diglosia / PolgloSia. ... .....c.oueiiiei e 16-19

7. Metodologia. . ... 19-24

lll. RESULTADOS Resultades

1. Estudios antecedentes Antecedente—descritos-en-investigaciones—anteriores-sobre-el
B e e 25-27

2. Etnografia de trasfondo historico..............coooiiiiiiiiiii 28-33

3. Consecuencia sociolingUistiCas...........c.coviiiiiiiiie e 34-36

4. Etnograafia ica-de WasaKin........c..oiiiiiiii e 36-39

5. Matrimonios mixtos entre mayangnas-miskitu y uso de la

lengua en el hogar... ... 39-45

ii

6. Movimientos intercomunales.............coooiiiiiii i 45-47

7. Uso de las lenguas en eventos entre comunidades miskitu y

[ 0F= 12T e o = T PPN 47-49

8. Los fendmenos de diglosia y poliglosia.............ccoveviiiiiiiiiiieeen, 49-53

9. Percepcién y rol de los padres y madres en cuanto a la

conservacion de 1a 1eNgua...........oovuieiiiiiii e 53-54

10. El rol de las madres y padres de familia en la conservacion de la

JENQUA. .o 54-57

11. El papel de la escuela en la revitalizacion de la lengua tuahka............ 57-61

12, DISCUSION. et ettt ee et ettt et et et et et et e et et et et e e e e et e e eaaas 61-65

IV. CONCLUSIONES




1. Evaluacion de franqueza flexibilidad, explicacion del proceso de la investigacion,
comunicabilidad y reflexibilidad....................o.ocon, 66-69

2. Evaluacion preguntas de trabajo objetivos e hipétesis de

(1= ] o= [0 T PRSPPI 69-70

3. Evaluacion de los aportes de la investigacion al conocimiento

delarealidad y la cultura.........c.oooiiiiii i 70-71
V. BIBLIOGRAFIA
BiBhografiar . o 72-77

VI. LISTA DE INFORMANTESLista-de

140

ANEXOS Anexo

2. Cuadro de CONGrUENCIAS. ... .. uueneeeee e eaeneaeen 141-1743
b. Guiade entrevistas ............ccccoiiiiiiiii 144-146
C. Guia de ObSErVACION .....cciiii s 147
d. Transcripcion Asamblea Comunitaria Wasakin.............................. 148-158
e. Transcripcion Asamblea Comunitaria Dibahil.......................co 159-163
o FOtOGrafias. .o 164-168
g. Mapa de pueblos indigenas y comunidades étnicas.....................cce..... 169
h. Mapa de la comunidad de Wasakin...............cccooeiiiiiiiiiiiiiie e, 170
i. Mapa de entradas comunidad de Wasakin....................ocooiiiiiiinne. 171
i. Mapa de salidas comunidad Wasakin..............cocooiiiiiiiiiiiinns 172
PRELIMINARES



Agradecimiento

El presente trabajo ha sido posible gracias a la hospitalidad del pueblo sumu-mayangna
tuahka de Wasakin quienes me recibieron y me brindaron su generosidad, su amistad y
confianza, a las madres tuahkas que dia a dia luchan por rescatar la lengua que se
encuentra en peligro de extincién, a los padres a los ancianos y ancianas al igual que a
los jovenes y nifios para todos ellos mis agradecimientos eternos.

También al Instituto de pPromocion e investigacion iLinglistica quien desde un
principio fue el canal por el cual yo me interesée en el trabajo de la investigacion de las
lenguas en peligro de extincion y la cultura del pueblo sumu--mayangna. De esta
manera quiero expresar mi agradecimiento al programa de investigacion de la academia
de Finlandia FARP que a través de su programa de beca hizo posible mi estancia en

las comunidades el cual fue clave para esta investigacion.

De igual manera a la comunidad universitaria, a mis compafieros y compafieras de la
maestria quienes me brindaron su apoyo incondicional, a la ¥Vice-rectoria de la
universidad de Bilwi, en especial a la rRectoria de la universidad quien desde un inicio
me brindaron la oportunidad y la confianza de haberme seleccionado para este
compromiso con miras a la construccién de nuestra autonomia y asi poder hacer

realidad mis suefios académicos.

Quiero ademéas expresar mi agradecimiento a la Dra. Jane Freeland-, Investigadora
(Research Fello) en ecatedratica—la universidad de Southampton, Reino Unido—— .

colaboradora de nuestra universidad y coordinadora del proyecto financiado por la
Academia Britanica (BRIFHISHritish Academy)SABEMY, pues sin sus -orientaciones

intelectuales y apoyo seria impensable el hecho de que este esfuerzo se hubiese
realizado, por el acompafiamiento en los talleres



comunitarios con quien en todo momento compartimos las experiencias de la realidad
sociolinguistica de las comunidades donde trabajamos en el marco del proyecto de

investigacion.

A mi familia, a mis amigos, a mi estimada hermana y amiga la Prof. Selmira Jarquin, a
todos quienes me brindaron su apoyo, a don Valdivio Lencho, a dofia Mercedes
Bendlis a todos sus hijos e hijas quienes durante mi estancia en la comunidad de
Wasakin me brindaron todo su apoyo, su amistad, su hogar, a don Leopoldo, gracias

por sus sabios consejos.

Y muy especialmente a mis dos hijas, a Jennifer y a Katherine por su comprension y

apoyo.



Siglas y abreviaturas

British Academy (Academia Britanica) Entidad britanica financiadora del proyecto
piloto de investigacién sociolingiiistica desarrollado en la comunidades de Wasakin,
Dibahil y Arenalozo en el municipio de Rosita entre Julio 2005 vy julio 2006

CODIUL: Comité de rescate de la lengua Ulwa.

PEBI: Programa de educacién intercultural bilingte.

SUKAWALA: Organizacion nacional de las comunidades sumu-mayangna de
nicaragua.



Glosario

Alternancia de cédigos: Es una estrategia utilizada con fines expresivos o pragmaticos
por comunidades que comparten dos 0 mas lenguas, se observa igualmente entre
bilinglies funcionales, estables y equilibrados que son capaces de expresar el mismo
contenido en sus dos lenguas. Esta distincién es particularmente importante en el

contexto de la educacion bilingue.

10



Bilinglismo: Proviene del termino bilinglie, es decir una persona que maneja dos
lenguas con propiedad y eficacia. Existen diferentes tipos de bilingliismos, con el
surgimiento de los programas etnoeducativos para poblaciones indigenas se ha venido
utilizando diferentes categorias de bilingtismo, el equilibrado, incipiente, funcional

aditivo, sustractivo de cuna.

Caddigo linguistico: En la sociolinglistica se usa este término como sinénimo de

lengua o sistema lingiistico.

Cultura: Taylor (1971) define la cultura como la compleja totalidad que incluye
conocimiento, creencias, arte, moral leyes derechos, costumbres de todas las actitudes
y actos adquiridos por el ser humano como miembro de una sociedad. La cultura es
verbo; es accién ya que estaa en constante movimiento de cambio y transformaciones.
(Freeland {2006).

El término ‘cultura’ engloba ademas modos de vida, ceremonias, arte, invenciones,
tecnologia, sistemas de valores, derechos fundamentales del ser humano, tradiciones y
creencias. A través de la cultura se expresa el hombre, toma conciencia de si mismo,
cuestiona sus realizaciones, busca nuevos significados y crea obras que le trascienden

Diglosia: Se conoce como diglosia la situacion en que, en una sociedad concreta una
lengua se subordina a otra en las funciones que cumple.

La lengua dominante y de prestigio constituye un idioma de uso formal y se utiliza en
todos los contextos y ambitos. La lengua subordinada o dominada, en cambio, se relega
a una gama de contextos muchos mas reducidesa: al plano informal y domestico, al
plano comunicativo, a ciertos trabajos, etc, hHasta puede ser completamente excluida
de algunos contextos publicos o formales. Por consiguiente, para poder moverse en

todos los contextos sociales las y los hablantes de la lengua subordinada tienen que

11



aprender la lengua dominante y utilizar las dos lenguas para funciones comunicativas
diferentes (La diglosia es una caracteristica de las sociedades). (Freeland, Jane-Lengua;-2003).

Etnicidad: Proviene del concepto griego ethnos que significa pueblo o nacién. Su uso
generalizado ha emergido precisamente dcomo reemplazo de la desprestigiada
palabra raza. La etnicidad, se refiere a los—cambios—eulturales—especificamente a
diferencias culturales

E

Etnocentrismo: Creencia en la superioridad de la propia etnia. Indica

de la propia cultura. Es una actitud etnocéntrica la que juzga
a las otras culturas a partir de la propia y emite juicios de superioridad; por ejemplo, de
las etnias que dominan el poder sobre otras etnias subordinadas. El etnocéntricos es un
valor antidemocratico que también se manifiesta en otras esferas de la vida. (Rizo,
{2003)

Habilidad Llinguistica: La capacidad de usar la lengua en la comunicacion tomando
en cuenta las cuatro habilidades basicas de la comunicacion: escuchar, hablar, leer y
escribir. Todos dependen de la —eleualineluyeta—competencia linguistica_basica. Se

entiende como el conjunto de conocimientos, saberes, principios, técnicas, leyes y

representaciones simbdlicas que comparten los integrantes de un determinado pueblo.
(Rizo Mario, {2003).

Identidad: Es un termino gue no tiene un concepto definido por lo que en la actualidad

estaa siendo punto de debate en la antropologia y la misma sociolinglistica, es por eso

12



que en este estudio he utilizado conceptos de identidad conocidos como constructivista

y esencialista-prepuesto-per-Medeed. Ver marco tedrico.

Interculturalidad: El reconocimiento y valoracion de las diversas culturas dentro de la
diversidad, implica relaciones de didlogos horizontales, se entiende como la creacién de
espacios y oportunidades en igualdad de condiciones. Es la esperanza de futuro que se
construye desde las perspectivas de los pueblos marginados. (McLean, {2006) MAS 8,

notas de clase.

Lengua: Es el medio por la cual un grupo pone en practica los conocimientos de una
cultura. -La lengua funciona como el conductor de la cultura con la cual se identifica el

grupo. Ver marco tedrico.

Lengua dominante: Lengua del grupo social que tiene el poder sociopolitico y
econdmico en una sociedad determinada. Por constituir el grupo de poder dentro de

una sociedad concreta, este grupo suele gozarn también del poder cultural y linglistico

y por tanto, su lengua no es solo dominante sino también oficial. (Freeland, Jare—<{
2003).

Lengua materna: Se refiere a la lengua que una nifia o un nifio aprende primero en el
seno de su familia, a veces se utiliza para denominar la lengua con la cual una persona
se identifica, aun cuando no se habla en su comunidad indigena o étnica, por ejemplo
entre pueblos o comunidades ha caido en desuso pero que sigue considerandola como
parte de su identidad histdrica. Sin embargo en este caso es preferible usar el término

de Lengua Originaria. (Freeland -, 2003).

Mayangna: Grupo étnico indigena perteneciente a la familia sumu-—hablante vy
culturalmente conocido por el nombre “Sumu”. En afios recientes como parte de la

revitalizacion de la lengua y la cultura, queriendo evitar las asociaciones negativas que

13



este nombre tuvo en tiempos pasados algunos miembros de la etnia han remplazado el
nombre del grupo de Sumu por Mayangna;. Mayangna significa-Nesetros—es-decires el
pronombre en la segunda persona plural que significa (nosotros inclusivo). Este cambio

ni ha sido aceptado unanimemente por todos los miembros del grupo étnico.

Panamahka: Variante linguistica de la lengua sumu del norte, con mayerpeblacidon-de
hablante—aproximadamente unos 5,000 hablantes, ubicados en los riberas del rioié

wWaspuk, frRio 44 T frRio Lakus, tTungkih y Uli y awas was. (Awastingni).

Poliglosia: La poliglosia es un concepto que se utiliza en sociedades plurilingiies donde
estana en contacto y en uso desigual maas de dos lenguas. En tales circunstancias,
varias lenguas son subordinadas a una lengua dominante, pero entre las lenguas
subordinadas algunas se utilizan en un mayor nimero de contextos mas prestigiosos.
Asi se produce una jerarquia mdltiple. Tal como la diglosia, —la poliglosia es son
caracteristicas de una sociedad. (Freeland-Jane, Lengua;-2003).

Préstamo lingiiistico: Incorporaciéon de un elemento caracteristico de una lengua al
sistema de otra. La fuente mas comun de préstamos es la del vocabulario o Iéxico. Es
facil y usual el paso de vocablos de una lengua a otra. Si bien este fendbmeno es
caracteristico a todas las lenguas del mundo debemos poner atencion a la direccion del
préstamo. En el caso de los términos cientificos, por ejemplo es comin que el préstamo
venga de la lengua en la cual se invento un concepto o se descubri6é un fenémeno. Asi
son préstamos léxicos del Ingles, palabras como: television, radio, termémetro, etc,
aungue estos no son puramente del ingles ya que tienen elementos incorporados del

griego y del latin. (Freeland, {2003).

Revitalizacion linglistica: Es el proceso mediante el cual de manera planificada y
metddica se implementan programas linguisticos culturales cuyo objetivo es revalorar

las lenguas subordinadas, y promover y difundir su uso entre los diversos niveles y

14



sectores. Tiene el propdsito de asegurar la transmision de la lengua de generacién en
generacion. La revitalizacion estaa mas dirigida a la recuperacion del valor y uso de una

lengua en contextos y contextos de interaccion zeras-geograficamente-en loas que la
poblacion ha dejado de usarla.

Segunda lengua:_lengua hablada por una persona y que no es su lengua materna.
Lengua que se aprende después de la primera ya sea esta de manera formal o
informal,;-en el caso de Nicaragua el espafiol constituye una segunda lengua para la

poblacién indigena y comunidades étnicas.

Un hablante puede tener mas de una lengua materna si vive en un entorno bilingte, por
ejemplo, si sus padres hablan cada uno una lengua; y, ademéas puede aprender una
segunda lengua, no necesariamente extranjera, para relacionarse de otra forma o en
otros ambitos, por ejemplo, si la lengua oficial de su entorno o la lengua instrumental de

su lugar de trabajo es otra.

Sumu: Termino que se usa para denominar la lengua que habla el pueblo indigena
Ssumu--mayangna que habita en la eCosta €Caribe nicaragliense en la zona este de
Nicaragua y Honduras. P.ej. Panamahka, sumu del norte o septentrional meridienraly
sumu Ulwa del sur o meridionalSeptentrienal.

Tuahka: Variante linguistica de la lengua Sumu del norte. Tiene aproximadamente 3000
hablantes, ubicados sobre el ri6 Bambanwas, hoy Bambana, teniendo como referencia,
la comunidad de Wasakin considerado como la capital de los Ftuahkas.

Ulwa; grupo étnico linglistico perteneciente a la familia Sumu-—hablante, -y de la
variedad-lengua que se habla en la comunidad de Karawala en la zona sur de _|la Costa
Caribe de rNicaragua.

15



Variante: Es sin6nimo de dialecto en su sentido técnico, algunos linglisticas y
sociolinguisticas prefieren utilizar variante para evitar las asociaciones negativas que

acompafan algunos usos de la palabra dialecto. (Freeland, Jane~{ 2003).

Yusku: Variante linglistica de la lengua Ssumu que se habla en la zona de Jinotega,
en las comunidades asentadas sobre el +Ri6 Bocay. El nombre obedece al cacique que
dirigia el grupo de los Ssumos del Bocay quien murid en enfrentamientos con los

mestizos.

16



INTRODUCTORIA

1. Tema: Identidad y desplazamiento lingtistico en la comunidad Sumu Mayangna

tuahka de Wasakin del municipio de Rosita. R, A, A, N.

2. Preguntas de trabajo: ;De que manera la de la lengua afecta a la
identidad de las

3. Objetivo General:
A Conocer los factores que contribuyen al desplazamiento de la lengua Sumu-

mayangna Tuahka por la lengua Miskitu

4. Objetivos Especificos:

17



A Analizar las repercusiones del cambio de la practica comunicativa en la concepcion

de la identidad Sumu Mayangna.

A Verificar el uso de la lengua Ssumu-mayangna tuahka y el miskitu en la comunidad

de Wasakin

A Analizar la percepcion por parte de los comunitarios sumu tuahka de la comunidad

de Wasakin respecto al fenédmeno de desplazamiento de la lengua.

5.C de nvestigacion

En las investigaciones tradicionales se ha venido utilizando estos términos de objetos y
sujetos sin tomar en cuenta los perjuicios que cargan. -con-cierto-conceptos,—eEstos
términos se presentan como todo un dilema del-para el investigador, por lo cual desde
mi perspectiva muy personal he considerado no optar por la utilizacion de estos

términos.

Dada la caracteristica del tema de la investigacién antropoldgica, por el valor y
significado que esto representa para mii como investigador, asi como desde mi posicion

como sumu mayangna no considero pertinente el uso de estos término usarles-en un

18



contexto multicultural, por considerar que ciertos términos tienen connotaciones

negativas y por la categorizaciéon que marcan ciertas diferencias entre si.

Los pueblos indigenas y las comunidades étnicas donde se desarrollan las
investigaciones, son sujetos de su propia vida, en este caso para una investigacion
antropolégica que no es pertinente el uso de estos dos términos ya que lo que se
requiere es realizar un trabajo bajo ciertas relaciones dial6egica, donde la intencién no
es mantener el tradicionalismo de la investigacion donde el investigador es el que sabe

todo y el investigado séelo opina lo que se pregunta.

Es por eso, he considerado utilizar el término de “colaboradores” dadae la relacion del
tema con las personas de la comunidad, donde se manifiesta el caracter voluntario, el
ofrecimiento de las personas para-en la construccion de la informacion que se busca de

manera conjunta.

6. Introduccion general INFRODUCCION

Este estudio presenta los resultados de una investigacion sobre fa-“Identidad y cambio
linglistico en una comunidad Sumu-Mayangna” como un primer intento de abordar la
situacion sociolinguistica desde una perspectiva antropoldgica, basados en un trabajo

etnografico donde se enfoca la problematica del desplazamiento linglistico del sumu-

19



Mmayangna del norte de Nicaragua, especificamente de la variante FuahkaTuahka

por parte de la lengua Mmiskitu.

Esta investigacion se realizoe en el espacio de dos afios del 2004 al 2006 a raiz de mis
estancias por tres ocasiones en la comunidad Ssumu-mayangna Ftuahka de Wasakin,
asentadaes sobre la cuenca del ri6 Bambana, ubicado en el noreste de Nicaragua a 17
Km del municipio de Rosita y a 480 Km de la capital. Cuenta con una poblacién de 1007

habitantes con una composicion multiétnica Ssumu Ftuahka y Mmiskitu.

Los Elobjetivos planteados en mis tesis fueron: como un objetivo general conocer los
factores que contribuyen al desplazamiento -de la lengua Ssumu-mayangna Tuahka
por la lengua Mmiskitu, dentro del a-cual se derivan tres objetivos especificos en lalos

gue me concentrée en el trabajo de investigacion.

Estos fueron: Aanalizar las repercusiones del cambio de la practica comunicativa en la
concepcion de la identidad Ssumu MayangnaMayangna,—V._ verificar el uso de la
lengua Ssumu-mayangna tuahka y el miskitu en la comunidad de Wasakin; vy
finalmente, analizar la percepcién por parte de los comunitarios sumu tuahka de la
comunidad de Wasakin respecto al fendmeno del desplazamiento de la lengua. Para
el logro de los resultados basado en estos objetivos, desde un inicio de la investigacion
dse hizo una planificacion basadases a la propia realidad de
la comunidad seleccionado para el estudio.

Las razones que me condujeron gara-a la eleccion de esta comunidad para miis tienen
mucho significado por el cual desde que he estado visitando esta comunidad ha
ocupado un lugar importantisimo, por ser una comunidad sumu mayangna con poca

atencion por situaciones de etnodiscriminacion interna entre los sumu,—-mayangnas,

20



pocos o casi nadie estudia la situacién sociocultural y linguisticaes de los sumus
mayangnas. Por eso siempre senti ese interés, siendo yo un sumu mayangna, de poder
a través de la oportunidad que he tenido y mi conocimiento ayudar en la construccion

de la historia de esta comunidad histérica y muy sufrida.

La estructura de esta tesis consta de de-esta parte introductoria, sequida de 3 partes

mas. En la segunda parte un-prirmercapitule-donde-se aborda la exposicion del marco
tedrico,. -pPrimeramente se hace una reflexion acerca de la tematica de la identidad

étnica que sigue siendo debatida dentro de la antropologia y la misma sociolinguistica, v

como-es-la-identidad-etnica—y-la—su relacion con el desplazamiento linguistico, en la

comunidad Ssumu—-Mmayangna de Wasakin. _Esta reflexion Pparte de la pregunta

antropolégica ¢De qué manera el desplazamiento de la lengua incide en la identidad de

un determinado grupo?

Asi también en estea —primera capitulo-parte se aborda la cuestion situacién-de las
identidades individuales y las relaciones que se producen con la de los grupos

existentes en la cCosta €Caribe. Agui se arguye -dende-podemeos-ebservar-que las

identidades individuales y grupales no conforman una unidad sino que las-identidades

se construyen partiendo de las diferentes experiencias historicos-sociales y culturales,
se aborda la situacion de las autodefiniciones de las identidades del grupo étnico
Ssumu—-Mayangna —Ftuahka, asi también el caso de los Ppanamahka-guieres-en-ta

21



Por otro lado también se discute la relaciéon entre lengua e identidad por el hecho de
considerar la lengua como medio de transmision del conocimiento y la cultura. De -de
igual manera se aborda la situacion del multilingliismo en el cambio de cddigos que se
producen dentro de los repertorios verbales y comunicativos ade los jovenes y adultos
en la comunidad de Wasakin. La realidad del comportamiento sociolinguistico en esta
comunidad se aborda a travees de los fendmenos de diglosia y poliglosia ya que en

estos contextos las lenguas ocupan diferentes espacios y posiciones jerarquicas. ;por

finalizande este capitulo con las metodologias aplicadas para esta investigacion, los

instrumentos de campos asi como los métodos y técnicas de campo que facilitaron la

recopilacién de la informacion para completar el trabajo de campo.

La tercera parte de la investigacién esta estructurada por los resultados y hallazgos
como el producto de la vivencia cultural en la comunidad. Para poder entender la
situacion actual de la comunidad, era preciso considerar los antecedentes de las
investigaciones etnograficas realizadas por los sociélogos, antropdlogos y linglistas
relacionados al tema de investigacion, ——Scomo un punto de referencia que permiten

tener una vision mas amplia del grupo del tema de investigacion

Agui Sse presenta la parte de la etnogréfica de la comunidad de Wasakin. Se inicia con

el trasfondo historico con el propdsito de contextualizar el estudio etnografico en un

marco histérico que me permiti6 conocer mas acerca de los procesos de contactos y

cambios sociales que se dieron de la comunidad. En esta parte se analiza las

consecuencias sociolingiiisticas de esta historia gue han repercutido en el fenémeno del

desplazamiento de la lengua vy en algunos casos la perdida de una de las diez variantes

que antes existian en “la gran familia sumu” a como lo llama Smutko (1996).

22



A continuacion se hace -de-manera-densa,—dende-se-hace-una descripcion contextual

de la comunidad, su ubicacién geograéfica, el pasado histdrico, su estructura de porder

tradicional, |las caracteristicas de la poblacion, la situacién territorial, sus costumbres.

Para conocer mas a fondo sobre el impacto en cuanto el uso de la lengua miskitu en la
comunidad se analiza las relaciones matrimoniales de parejas mixtas sumu
mayangna- miskitus asi como el uso de la lengua en los hogares, para lo cual fue
necesario la elaboracién conjunta de un mapa de la comunidad con el propdsito de
identificar la cantidad de parejas mixtas y familias miskitas viviendo en la comunidad y

analizar la situacién del aprendizaje de la lengua el cual no se da de manera reciproca.

Para el estudio del desplazamiento linglistico fue es-necesario conocer los diversos
movimientos de entrada y salida por lo que en este estudio se aborda esta situacion de
los movimientos intercomunales para lo cual hice uso de mapas de movilidad que
permiten generar de manera mas clara y amplia las relaciones entre las-comunidades y

23



los propdsitos para los cuales los comunitarios se trasladan, asi como el uso de las

lenguas en estos contextos.

Para ir cerrando la parte de los resultados se retoman |os conceptos de hace-un-analisis
con—relacion—a—los—fenomenos—de—la diglosia y poliglosia para analizar las eeme

consecuencias de las desiguales politicas sociales por las cuales e-gue las diversas

lenguas tienen sus diferenciados diverses—espacios de uso dentro y fuera de la

comunidad. -y

Finalmente se hace una valoracion con relacion a la percepcién y el rol de los padres,
madres de familia asi como la escuelas en cuanto a la conservacion y en algunos casos
el rescate de la lengua sumu tuahkas a través de acciones concretas y programas de
educacién intercultural bilingtie PEBI en la comunidad de Wasakin.

En la discusion de este estudio etnografico se presentan algunos factores que estan

incidiendo de manera negativa en el rescate de la lengua, elementos como las
creencias comunitarias que estan obstaculizando el esfuerzo de algunas padres y
madres de familia en cuanto la ensefianza de la lengua, como es el caso del mito

genético.

Los comunitarios estan considerando que el trabajo de la recuperacion de la lengua
esta bajo la responsabilidad de las instituciones como el MECD-PEBI las universidad.
Encontramos que los padres y madres de familias consideran no estar a la altura de
asumir el papel de ensefiar la lengua tal como lo hace la escuela, confundiendo la
ensefianza escolar y la ensefianza en el hogar a través de la comunicacion familiar.

24



Sin embargo como respuestas a todas esa presiones y obstaculos, los tuahkas estan
construyendo identidades mas amplias y flexibles de cara a ciertos objetivos y
oportunidades que han venido experimentando como oportunidades laborales y becas

Por lo tanto, se concluye que por las diversas presiones politicos sociales y la misma
desvalorizacién de la lengua tuahka frente a miskitu y al mismo panamahka, como lo
muestra la jerarquia etnolinguistica de la costa caribe, el rescate y revitalizacion de la
lengua tuahka es bastante remota.

En la parte cuarta vy final de la tesis, se ofrece una reflexion sobre el valor de la tesis

como_contribuciéon a la antropologia social, la cual incluye consideraciones sobre mi

papel como investigador en una comunidad de mi propia etnia.

Il. PARTE TEORICA Y METODOLOGICA

H1. ~-MARCO-TEORICO Marco teorico

25



Esta investigacion se centra al estudio de la “identidad” étnica y su relacion con el
desplazamiento linglistico entre los sumu-—Mmayangna tuahka de Wasakin,
desplazamiento desde el uso diario del tuahka hacia el del Miskitu. Este fenédmeno
parece ser producto de los cambios que se han venido dando con la modernizacion y

los procesos globalizantes.

En los ultimos 50 afos, el tema de la “identidad étnica” ha sido, y sigue siendo, tema de
debate, tanto en la antropologia, como en la sociolinguistica. (Ver, p. ej. Wade, 2000;
Modood, 2002, Gomez Suérez 2003). Aqui no se va a resumir el debate — no cabe
dentro de los limites del trabajo — sino méas bien voy a situar el uso que yo hago de este

concepto dentro de aquel debate.

Del mismo modo, contextualizaré mi trabajo dentro de otro debate, vinculado al primero,

sobre la relaciéon entre lengua e identidad étnica_(Ver, p. ej. Jamieson 2001, Hale v

Benedicto 2004), y explicaré algunos conceptos sociolingliisticos..

2. Laidentidad étnica

He optado por utilizar el concepto de la identidad conocida como ‘constructivista’, por
dos razones: la primera; es que este andlisis se presta mejor a las realidades de
identidad que se producen en la eCosta €Caribe nicaraaguense, a raiz cemo-preducto

de las relaciones y contactos no sélo con los europeos, sino anteriormente con otros

grupos étnicos, -sobre todo en el caso de los sumu Mmayangna tuahka de Wasakin,
como explicare mas adelante. Ademas, el concepto constructivista Pparece ser éel

concepte—que predomina ahora en la discusion antropolédgica, sociologica y
sociolingiistica (aunque se ha empezado a criticar - ver, p.ej. Modood, 2000). fguizas

26



Segun la definicion constructivista de Barth:

cuando una persona o un grupo se afirman como tales, lo hacen como un medio
de diferenciacion en relacion a alguna otra persona o grupo con el que se
confrontan; es una identidad que surge por oposicion, implicando la afirmacion
del nosotros delante de los otros, sin afirmarse jamas en aislamiento. Un
individuo o un grupo indigena afirmas su etnia contrastandose con una etnia de
referencia, posea ésta caracter tribal (...) o nacional (...). Lo cierto es que un
miembro de un grupo indigena no invoca su pertenencia a determinada tribu sino
cuando esta en confrontacion con miembros de otra etnia. En aislamiento, el
grupo tribal no tiene necesidad de ningun tipo de designacion especifica (...).”
(en Cardoso de Oliveira, 1992: 48).%

Otro _aspecto importante de la perspectiva de Barth es Les-interpretaciones—delos

embargo—es—necesario—mencionar que lo que él llama el “contenido” cultural de la
identidad étnica_gue-se—opene—al-esencialismo—puede cambiar, asi como pueden
cambiar loes aspectos culturales_que el grupo escoge para sefalar su diferencia de
otros grupos

1 Una ilustracién interesante de esto se pudo observar recientemente en el contexto de los conflictos
territoriales a raiz de la creacion de la ley 445, cuando se dieron casos de campesinos mestizos que
quisieron asumir una identidad indigena que realmente no tienen, pero es producto del interés que surge
por determinado espacio territorial.

27



Esta definicién de Barth se propuso por oposicion a la llamada definicion “esencialista” o

“primordialista” de la identidad étnica, la cual postulaba que la identidad aguélia—se
basaba en una ‘esencia’ primordial, una coleccidén de caracteristicas que existia—ha
existido desde tiempos inmemoriales, que se expresanba en la cultura y la lengua, -gue
hablan—perdurado—pertes—siglos—delos—siglos—y que se han transmitido transwmitia
mediante-aguelias-a través de las generaciones.

¢Por qué en oposicién? Porque esta imagen esencialista de la identidad étnica iba
correspondiendo cada vez menos a la realidad de los grupos étnicos e indigenas en
contacto con otros, notablemente con los blancos. Estos grupos, que los—eualesgue
habian logrado sobrevivir mediante una combinacién de conservar costumbres y
adaptarlas a las circunstancias historicas. Por lo tanto, la légica de esta posicion
constructivista es
que las identidades étnicas no son simplemente ‘dadas’, ni son estaticas o
atemporales, sino que cambian (y deberian cambiar) bajo nuevas circunstancias
0 como consecuencia de que se comparta un espacio social con otros patrones e
influencias culturales. (...) Por lo tanto, hay muchos individuos que han formado
identidades de fusién, y su estilo de vida refleja una variedad de herencias
culturales (Caglar 1997, en Modood 2000:175, énfasis mia)

28



Una de las ventajas de la posicién constructivista, pues, es que supone el cambio como

parte de la identidad étnica y su supervivencia tras el tiempo y el espacio, por contraste

con la esencialista, para la cual el cambio suscita todo tipo de cuestiones de

autenticidad.

Es por eso que, hoy en dia, “la oposiciéon al esencialismo es una caracteristica casi

universal del debate sobre la identidad” (Modood, 2000: 117), por el hecho que las

posiciones de los esencialistas en los Ultimos afos, se estan desacreditando a raiz del

surgimiento de una dindmica de relaciones multiculturales y multiétnicas.

Esta perspectiva sobre la identidad étnica es mas apropiada a las realidades de la

Costa Caribe de Nicaragua, porque durante siglos sus habitantes han sido sujetos a

cambios causados por el contacto interétnico, sea la intervencién externa o sea el

contacto interétnico de una regiéon donde han coexistido muchos grupos (ver p. ej. Von

Houwald, 2003 [1990], Jamieson 2001), todo esto intensificado recientemente por la

modernizacién y los procesos globalizantes.

Por todo esto se puede ver que, las identidades étnicas se construyen como respuesta

a las presiones sociales y econdmicas. Ademas, se puede decir que son construidas

por la sociedad como categorias sociales que atraen prestigio, privilegio o
discriminacion. (Wade Peter 2000: 24).

Las afirmaciones de Fishman, (1977, 1991) que han tenido mucha influencia se-ha
venido-utilizande-en el debate y discusion de-la-antrepelegia-y-la-sociolingiistica a-cerca
de la etnicidad, son un ejemplo de la tendencia esencialista. Fishman habla al-rededer

de dos dimensiones_de la etnicidad, la pPaternidad y el pPatrimonio, dende-y explica

29



—La segunda

dimension es el Patrimonio, el legado de la colectividad, perspectivas y
comportamientos que nos definen: Modelos pedagogicos, Mmdasica, ropa,
comportamientos sexuales, ocupaciones especifican que de algiin modo, se heredan de
generaciones anteriores. La etnicidad se experimenta en parte pero de modo muy

relevante, como una constelacion heredada, adquirida de los padres, del mismo modo

en gue ellos la adguirieron de los suyos. (Fishman N-1977:-p- 17)

30



23. Identidades individuales y su relacion con la del grupo.

31



Gbmez Sudarez plantea gue una de las primeras designaciones tedricas que

reflexionaron en torno a la identidad, situaba en una unidad sintética originaria a todas

las representaciones del Yo. Desde esta 6ptica “primordialista” (o esencialista) se

interpretaba a la identidad como un dato ya constituido, como una identidad plena o

absoluta que hacia referencia a la esencia del ser”. (Stavenhagen 1996:14 en Gémez
Suérez, 2003:44).

Lo que se puede observar hoy, sobre todo en condiciones interétnicas como las de la

Costa, es que las identidades individuales y ta-su relacion con la identidad del grupo no

tienen esta unicidad, sino que varian, o son construidas a raiz de las experiencias

vividas.de

si-vemos casos practicos de identidad colectivas en una comunidad, no siempre es tan
rigida, como en los tiempos pasados donde se establecian normas que reguerian
permitian-mantener una identidad personal al igual con la del grupo, siguiendo patrones
de la concepcién esencialista.

Por ello, las identidades son mas flexibles, las personas adoptan nuevos aspectos a su

identidad, dependiendo del lugar, la posicién o el grupo étnico con el gue convive,

producto de la experiencia de su vida. Segun Little.

Una persona lleva en si cotidianamente numerosas identidades individuales,

familiares, comunitaria, laborales étnica, nacional y regional por lo tanto estas

identidades multiples no_siempre _son _Unicas, sino_multiples. Entonces cada

identidad cultural se comparte con un grupo siempre en forma parcial, aunque en

diferentes grados de reciprocidad. (Little: 2000, —Ccitado en per-ChavezNahez
(1996:107)

Asi como plantea Eriksen:

32

[Con formato: Sin Resaltar




no es necesario que la identidad se conciba de manera tan digital como que
simplemente se es miembro del grupo X o no; mas bien puede ser "analdgica”,
una persona puede ser un poco X...un poco de esto y un poco del otro (Eriksen
1993:157-8).

En cierto modo, esto siempre ha sido asi en la Costa Caribe. Para dar un ejemplo muy

sencillo, un _mayangna puede adoptar diferentes identidades, o expresar diferentes

facetas de su identidad, seglin el contexto donde se encuentre: En Managua, puede

identificarse como costefio, desde la Costa se identifica con el _municipio, Si es minero o

no, a nivel del grupo se identificard segun la variante lingiistica, sea como panamahka

o tuahka.

La misma Ley de Autonomia ha tenido gue reconocer esta caracteristica de las

identidades étnicas costefias. En el Capitulo |l articulo 21, plantea que una persona,

cuando tenga cinco afos de residir en la regién, puede adoptar o adscribirse a una

identidad de cualquiera de los grupos que considera conveniente o con el cual sienta

satisfaccién, con tal que el grupo acepta su adscripcién. Y se han dado muchos casos

de cambio de identidad étnica por parte de ciertas comunidades (ver, p. ej., el estudio

de Jamieson (2001) sobre los tungla, y él de Gurdian (2001) sobre Alamikangban. Ver

también nota 1, arriba).

ich i jalista<4. Uso del discurso esencialista en la

autodefinicién de los grupos étnicos

33



Sin_embargo, en la politica de reivindicacion de los derechos indigenas o étnicos, el

discurso esencialista sigue utilizandose. Como nos advierte Modood, es comun echar

mano al discurso esencialista

al intentar producir un resumen sistematico o una justificacién ideoldgica de [las]

tradiciones culturales. Es asi como se simplifican y se colapsan unas historias

ricas y complejas para crear (...) una construccién ideoldgica unificada llamada la

cultura francesa o la civilizacién europea o el modo de vivir musulman. (Modood
2000: 177).2

En parte, esto es porque, como también advierte Modood, la posicién constructivista,

llevada a su extremo, parece llevar a la conclusién que todas las identidades, sean

personales, sean de grupo, son invenciones, pura ficcién (ibid.). Desde esta posicidén

extrema, ya no hay posibilidad de movilizacién politica a favor de los derechos de

grupo, sean derechos étnicos, de género, etc.

Como veremos en la parte etnolégica de este trabajo, esto se observa entre los grupos

étnicos de la Costa. En las circunstancias actuales, los pueblos indigenas sumu-

mayangna, miskitu y otros grupos étnicos, estan involucrados en enconadas luchas de

caracter reivindicativo, por ejemplo con miras a alcanzar sus derechos territoriales.

Por lo tanto no es de conveniencia la utilizacién de un discurso construccionista, que

parece minar la identidad colectiva y por tanto la fuerza de las reivindicaciones de estos

pueblos. Tal discurso pareceria ceder lo que consideran la continuidad histérica (en la

2 Ejemplo interesante de esta tendencia es la decisién por parte de los Sumu, ahora Mayangna, a
cambiar el nombre, como manera de auto afirmacién de una identidad unida. El antiguo nombre, Sumu,
se percibe como un insulto inventado por los Miskitu, mientras que el nuevo nombre Mayangna, Nosotros,
esta derivado del pronombre de la primera persona plural que inclusivo utilizado solo a los miembros
pertenecientes al grupo étnico (Hale 2004:7) Si hacemos un andlisis de este tipo de manifestacion étnica,
vemos que esta mas definido sobre la tendencias esencialistas. Ademas, el hecho que todavia haya
cierto conflicto de opiniones sobre el nombre nuevo. No todos los Sumu se reconocen bajo el nuevo
nombre, notablemente los Ulwa, lo cual ilustra la dificultad de tales simplificaciones.

34



cual basan sus reivindicaciones territoriales), y asi_permitir gue otros grupos, o el

Estado mismo, reclamen los espacios territoriales gue los indigenas consideran como

patrimonio histérico de mucho valor. Es por eso, que en este contexto, no es

recomendable sugerir el uso de ciertas tendencias construcionistas de la identidad, por

gue esto ocasionaria una resistencia muy fuerte contra ella.

5.4 Larelacion lengua identidad.

Es basico situar una tesis con tema sociolingiiistico dentro del debate sobre eonsiderar

la relacion que tiene la lengua y la identidadedttura. En |la imaginacion popular, y sobre

todo en la formacién de las naciones-estado, se las asocia casi automaticamente. Y es

cierto per-el-hecho-gue-se-puede-considera—que la lengua es el medio por la cual el

grupo pondra en practica y transmitira muchos_de sus_tedes—es-conocimientos y su

cultura. En ;-en-este caso, pues, la lengua funciona como el conductor de la cultura_con

la cual se identifica el grupo.

De ahi se podria concluir gue ;-ssi la lengua cae en desuso lo mas -probable es que ese

cultura pueda ir desapareciendo, por lo cual es probable que con la adquisicion de otra

lengua un individuo es-prebable-gue-también se-adquiera otra cultura o se adaptare a
etras-las normas culturales de otro grupo, como parece estar sucediendo con los sumos
tuahkas de Wasakin. Llegan a per-ser objetos de critica por otros que dicen per-deeir
que tienen comportamiento de los miskitus por que hablan-ya no hablan la lengua sumu

sino el miskitu.

35



Pero, como hemos visto, bajo la perspectiva constructivista, el contenido de la identidad

étnica — o0 sea la cultura, puede (y debe) cambiar. Con este cambio, se dara

inevitablemente un cambio en la lengua. Nadie se queja, por ejemplo, cuando se

propone cambiar las lenguas indigenas introduciendo términos y conceptos nuevos.

Del mismo modo, ciertos términos y conceptos van a caer en desuso si ciertas practicas

son sucedidas por otras — esto es el caso de todas las lenguas.

Ademas, no es necesario que un grupo se identifigue con solo una lengua. Segin

explican Hale y Benedicto (2004: 6): “Hay grupos que han perdido el uso de su lengua
originaria por motivos historicos, por ejemplo, los wampanoag de Massachussets” pero
sin embargo contindan haciendo uso de las praacticas culturales. “También hay grupos
étnicos que, aun siendo un solo grupo étnico, hablan diferentes lenguas.” (ibid.) Esta
situacion se asemeja mucho al caso de algunos grupos de la region de la Costa Caribe,
como los Yulwa o los Rrama. Como veremos, esto nos lleva a cuestionar si el caso de

los tuahka-mayangna de Wasakin, a pesar de que van perdiendo la lengua, siguen

manteniendo algunas manifestaciones culturales del grupo étnico tuahka.

36



Como se vera en mi estudio etnogréfico, los

habitantes de Wasakin por una parte parecen considerar su lengua como una parte

importante de su identidad, que dicen guerer rescatar. Pero al mismo tiempo, en la

practica comunicativa diaria, hacen mayor uso del miskitu.

interpretacion de los datos etnograficos, me permitiré n—este—marco—hos—permiten

plantear la siguiente pregunta. ¢Estan perdiendo la lengua o es que aquella lengua

ahora forma parte de un repertorio verbal con el cual los habitantes de Wasakin

proyectan para-preyecta-una identidad también mas compleja y mdltiple, utilizando las

diferentes lenquas y variantes para expresar diferentes facetas de ella? ;O es que por

otro lado el uso de otra lengua si-este-se estaa dando bajo un proceso inconsciente de

los comunitarios, y todo pasa desapercibido? La incégnita de todo esto es gue-si per

otro-lade-la lengua esta siendo reemplazada — lo cual podria ser sintoma de un proceso

de transculturacion (Gurdian 2001).

Gurdian, citando a Ortiz, contrapone el concepto de transculturacién al de mestizaje

argumentando que:
El vocablo transculturacion, expresa mejor las diferentes fases del proceso
transitivo de una cultura a otra, porque éste no consiste solamente en adquirir
una distinta cultura, que es lo que en rigor indica la voz anglo-americana
aculturacion, sino que el proceso, implica también la pérdida o desarraigo de una
cultura precedente, lo que pudiera decirse una parcial desculturacion y, ademas,
significa la consiguiente creacién de nuevos fendmenos culturales que pudieran
denotarse neoculturales. (Gurdian2001—en-Velazco CIRMA 1993:31, en Gurdian
2001)

37



A base de esta retdrica, seria conveniente discutir mas a fondo con la comunidad dicen

del-miskitu—Es—aquita—discusion-del-la—retérica—del-por quée y para quée se quiere

rescatar la lengua sumu tuahka, cuando la practica comunicativa diverge de la retérica

del discurso y compromisos publicos, punto que elaboraré con mas detalle en la

interpretacion de la etnografia.

9:6. El multilingiismo vy los cambios de codigo

En la etnografia se ha recurrido a ciertos conceptos para analizar el comportamiento
multilingiie de los habitantes de Wasakin, para poder entender mejor la realidad

sociolinguistica que se estaa produciendo.

9.1.6.1. Diglosia/ poliglosia.

Dentro del bilingliismo, se dan ciertos casos especiales que ahora se conocen bajo el
término de diglosia, término cufiado inicialmente por Ferguson (1959) y expandido
posteriormente. Este término describe situaciones en las cuales se usan dos lenguas
dentro de una misma sociedad, pero de manera desigual. Una lengua es utilizada en
situaciones y eventos formales y de prestigio, y la otra lengua solamente se usa en

conversaciones privadas y situaciones informales.

Como plantea Freeland:
La diglosia se utiliza para describir el estado social de desequilibrio linglistico
producto de las desigualdades politicas y socioeconémicas entre comunidades

38



étnicas y minorias incluyendo los pueblos indigenas. Segun este andlisis cada
lengua tiene su espacio y estan distribuidas de manera complementaria; donde

se usa una lengua no se habla la otra (Freeland 2004:142).

Cuando entran en juego mas de dos lenguas, se refiere a la poliglosia.

Hoy en dia, como demostrard el estudio etnografico, podemos afirmar que aun quedan
restos de la diglosia en la comunidad de Wasakin y el centro urbano de Rosita, ya que
el espafol continua siendo la lengua que se utiliza para todas las gestiones en las
instituciones del Estado, por ser la lengua oficial de Nicaragua, aunque en el marco de
la autonomia la Ley de Lenguas (1993) estipula el uso de las lenguas indigenas y

étnicas en estos contextos.

La grafica Figura—1 ilustra la jerarquia que hoy se observa entre las lenguas de la
comunidad. En esta jerarquia, no sélo se dan relaciones de dominancia entre el miskitu
y el sumu, sino hasta entre las dos variantes del sumu, el panamahka y el tuahka. En el
capitulo que trata el trasfondo histérico del estudio, se detallard como se produjo esa

jerarquia linglistica.

Grafica Figura-1: Jerarquia etnolinglistica de la Costa Caribe de Nicaragua

39



Espafiol D

v

Miskitu (S) d

\ 4
Sumu — Mayangna PNK
(s) d

h 4
Sumu- Mayangna
TUK (s)

Las notaciones correspondientes a letras mayusculas indican dominancia (D) o subordinacién (S) segin
percepciones nacionales, las letras minusculas indican el sistema local y mucho més complejo de
dominancia (d) y subordinacion (s).

Se podria decir que una situacion de diglosia limita el uso de la lengua para expresar la
identidad, ya que las opciones no son libres, sino predeterminadas por las normas

sociolinguisticas de diglosia o poliglosia.

Aunque los conceptos de diglosia y poliglosia son utiles para captar las desigualdades
de poder entre las lenguas de la comunidad, son demasiado rigidos para captar toda la
complejidad de los comportamientos linguisticos de Wasakin.

Para eso es mas apropiado recurrir al concepto de la alternancia de cddigos: la
tendencia a cambiar libremente, a veces en la misma oracién, de una lengua a otra.
Puede haber varias razones por el cambio. En Wasakin, por ejemplo, la gente cambia
de lengua para ajustarse a las necesidades de otra persona que no habla su lengua.

40



También se dan casos de jovenes que han aprendido el tuahka como segunda lengua,
y que por tanto no lo dominan bien. En este caso, el cambio de cédigo suple una
competencia incompleta. A veces, la gente se siente mas capaz de expresar ciertas
ideas, o hablar de ciertos tdpicos, en Mmiskitu, en vez de tuahka — posiblemente porque

el miskitu ha llegado a dominar en aquellos contextos.

Pero también puede ser que una persona escoja una u otra lengua para expresar un
aspecto de una identidad multiple, para identificarse momentaneamente con los valores
de una u otra etnia. Entonces, el cambio de cédigo funciona como la adopcién de otros
‘estilos’, o para indicar ‘simbollicamente’ algin cambio en el ‘tono’ de la conversacién o
en la relaciéon entre los/as locutores/as (Gumperz 1982:98, citado en Freeland 2003:
167-8).

Como Freeland plantea, en afios recientes los estudios sociolinglisticos revelan que el
cambio de cédigo se viene utilizando como un recurso extra, como una especie de
tercera lengua, entre personas que son bilingties equilibrados o funcionales (Freeland
2003:166). Sin embargo este estudio no ha profundizado mucho en este aspecto, que

deberia ser considerado como otro tema de investigacion.

7. Metodologia.

El objetivo de realizar mi investigacion en esta comunidad tiene significado profundo y
criterios muy personales. Al inicio, cuando pensé en el tema de mi investigacion me vino
en mente hacer un estudio comparativo de los sumu de Nicaragua y Honduras por-que
no hay estudio de esta magnitud. Posteriormente, considerando factores de caracter
econémico, me era imposible hacer dicho estudio comparativo, luego considerée

realizar un estudio comparativo de tres comunidades sumu tuahka y panamahka, sin

41



embargo éste tampoco llegée a ser posible por la magnitud del trabajo y el tiempo
limitado.

Finalmente me di cuenta que contaba con muchos datos etnograficos de la comunidad
de Wasakin, comunidad con una trayectoria historica muy interesante, por lo cual tomé
la decision de realizar mi estudio solamente en aquella comunidad. Dentro de la
conformacion de las comunidades sumu-mayangna, de la variante dialectal sumu
tuahka, Wasakin es considerada como la capital de los tuahkas y como la segunda
comunidad maas grande a nivel del grupo étnico sumu-mayangna en Nicaragua, con
una concentraciéon de poblacién, por lo tanto, muy representativo como muestra para

este tipo de investigacion.

Ademéas Wasakin es una de las comunidades maas antiguas, sin embargo, y quizas
sorprendentemente esta perdiendo la lengua. Por todas estas razones, consideré
pertinente seleccionar esta comunidad como la mas apropiada para realizar el estudio
del desplazamiento de la lengua sumu tuahka por el miskitu, que es el topico de este

trabajo.

Por el hecho que mi tema de investigacion aborda la situacién de la identidad y los
cambios sociales, especialmente en su aspecto sociolinglistico, en la comunidad sumu-
mayangna tuahka de Wasakin, era de mi interés analizar coemo se manifiesta la actitud
de los hablantes tuahka, su ideologia linguistica acerca del fendémeno de
desplazamiento de la lengua, y como perciben la relacion de la identidad con la lengua.
También interesaba ver mas de cerca el contraste, que ya habia remarcado
informalmente, entre el discurso de la comunidad, que se mostraba entusiasta por el
rescate de la lengua, y la practica cotidiana linglistica, en la cual la gente hablaba més

el miskitu.

-Es por eso, que consideré pertinente el uso de instrumentos de campo como la

entrevista semi-estructurada, de grupos focales con grupos de mujeres, jovenes, vy

42



ancianos, y asambleas comunitarias.—cen—grupes—de—mujeres,—jovenes,—y—anct Todos

estos instrumentos me permitieron tener esa conversacion mas cercana con los
hombres y mujeres, establecer mecanismos de comunicacion reciproca que facilitaran
la obtencion de los datos, y asi conocer la percepcion de los comunitarios con relacion a

lo que acontece con la lengua, sus posiciones, planes, objetivos y planteamientos.

También consideré de mucha importancia el uso de un ‘mapa de movilidad’-,que en un
inicio de la investigacion no estaba previsto por-que su uso no es comin en una
investigacion antropoldgica. Sin embargo al ver el uso de este instrumento como parte
de la investigacion sociolinglistica de la Academia Britanica,® me di cuenta que a
través de este tipo de mapa se podia conocer los movimientos y vaivenes de los
comunitarios hacia otras comunidades, y de esa manera analizar las competencias
linglisticas que estos contactos suponen. Asi, podria analizar si esta movilidad hacia
otras comunidades era uno de los factores que contribuyen al desplazamiento de la
lengua.

También dentro de las entrevistas con algunas madres de familia, se encontraban
algunos ancianos de manera voluntaria, que empezaban a contar su vida
relacionandola con los acontecimientos histéricos de la comunidad. Como consideraba
que estas biografias narrativas enriquecian mucho el trabajo de campo, consideré de
mucho valor utilizar la autobiografia como otro de los instrumentos que me permitian

enriguecer mi trabajo de campo

Para un antropdlogo uno de los elementos mas importantes es la observacion de casos,
estar al tanto de los movimientos, de lo que acontece con el grupo de estudio, es basico
en el aporte de los datos. En el caso de esta investigacién en particular era basico para

3 Este proyecto, en el cual colaboré con la Dra. Jane Freeland, adapté a la investigacion sociolingistica
una version de una técnica de mapeo que tiene su origen en la investigacion participativa rural
(Participatory Rural Appraisal, PRA). Posteriormente ha sido adaptada como técnica de alfabetizacion
Freiriana (ver Archer y Cottinham 1996).

43



mi observar el comportamiento multilinglie, elaborar cuando se utilizaba una u otra
lengua, y qué significaba. Es por eso que también para mi fue muy valioso la
observacion participativa de encuentros con jovenes, juegos de los nifios, las
actividades escolares en la escuela asi como la oportunidad de constatar el papel que
desempefia la lengua tuahka, en qué momento se utiliza, para qué se utiliza y quiénes

lo utilizan.

Dentro de los procesos de la investigacion y sobre todo cuando el tema de investigacion
amerita la observacion de este tipo de comportamiento diario de manera directa, es de
suma importancia, el vivir con la comunidad, participar con ellos en lo que te permiten o
sea vivir la cultura.. Es alli donde uno conoce més de cerca con-a las personas gue

compartes-con quienes intercambias algunas experiencias o algun chiste.

La experiencia de vivir cultura para un antropélogo en formacion es de suma
importancia, por-que es la oportunidad o el medio donde se establece las relaciones
mas cercana con los comunitarios. e En este contexto para poder hacer mi trabajo
tuve la oportunidad de vivir en la comunidad por tres ocasiones, la primera vezs estuve
por tres dias, la segunda vezs por 5 dias, y la ultima vesz por un peririodo de una
semana completa, donde pude tener ese acercamiento con la gente de manera mas
directa, compartir con los nifios, los jovenes, ver coamo y en quee situaciones

transcurre el dia, las actividades que realizan, y todae la vida en la comunidad.

-Los grupos de jévenes y las gritaderas como una manera de marcar sus territorios,
estos se agrupaban cerca de la casa de alguna muchacha joven de quien algun joven
sentia atraccién, los gritos como una manera de digerir los cuentos o chistes que
cuentan. Las historias narradas per-les-por los ancianos, como viajaban los barcos que
transportaban magquinaria de las empresas mineras y los dias de gracias en la

temporada de las compafiias mineras.

44



La preocupacion de la madre tuahka por-que los jévenes no respetan a los adultos, la
péerdida de la lengua tuahka y la necesidad de maas apoyo para que los estudiantes
salgan a estudiar, las historias de antes: todo es parte tan importante en la formaron de

la vida de la comunidad.

Como investigador uno se encuentra con ciertas limitaciones, sin embargo en esos
caminos se construyen muy buenas amistades, que con el tiempo te permite establecer
cierta relacion casi familiar. Es asi el caso de la familia de Valdivia Lencho y dona
Mercedes Bendlis quienes me dieron un espacio en su modesta casa donde convivi mis

dias de trabajo durante mi estancia en la comunidad.

Es importante mencionar aqui, que la relacion que pueda existir entre el investigador y

la comunidad no garantiza que el trabajo de campo funcione de tal manera a como uno
se imagina. Al principio yo pensaba, que por ser miembro de la misma etnia todo iba a
salir bien, pero me fui dando cuenta que no era tan sencillo.

45



O sea que, aunque me conocian, los comunitarios tenian cierta percepcion de mi como
alguien que desempefiaba un papel especifico. Si, yo era sumu-mayangna, pero
hablaba otra variante dialectal, el panamahka. No vivia en la comunidad, trabajaba
para una institucion y en ese momento cumplia otro rol, me desempefiaba como
investigador. Todo esto dificultaba la comunicacién siendo todo lo contrario tal a como

me habia imaginado al inicio.

Por ejemplo, Don Valdivio trataba de consequir carne y pescados para atenderme bien,

y a pesar del tiempo de conocernos v del hecho de vivir en su casa sentian que yo era

diferente a ellos. Yo también sentia esa diferencia, por lo que intentaba que no me

dieran mucha atencién _en gue yo me sintiera bien. El ser yo sumu-mayangna no era

suficiente para que me vieran igual a ellos. Me sentia mal, por la preocupacién de la

familia_hacia mi., Yo no tenia ningtn problema convivir en la comunidad. Sin _embargo

cada vez que me ofrecian algln tipo de comida primero me preguntaban si comia tal

cosa. Todo esto es bien complejo de entender.

Como Ssumu--mMayangna y como investigador antropolégico al inicio fue dificil, tener
ese 0jo antropoldgico que se requiere. Las circunstancias de pertenecer al grupo te
hacen caer en el error de no aceptar o tener ciertos conceptos preconcebidos inclusive
prejuicios. Y esto realmente afecta el trabajo de la investigacién. Sin embargo,
considero que mis aportes a la antropologia moderna, en la rama de la sociolinguistica,
seran de utilidad, en especial para el pueblo sumu-mayangna tuahka que en medio de
las adversidades, lucha por la sobre vivencia de la lengua como parte significativa de

su expresion

Se daba una situacion en que muchos investigadores ofrecian remuneraciones a
cambio de informacién, esto hizo que se me complicara mas el trabajo me afectaba en
cuanto al nimero de la muestra que habia seleccionado. Por lo tanto tenia que hacer
una replanificacion de las muestras para completar la informacién. En un momento no

entendia la actitud de la gente, cuando pensaba que este trabajo de investigacion

46



abordaba una preocupacion de la comunidad en cuanto el desplazamiento de la lengua
y que los resultados les servirian como insumo para planes futuros de revitalizacion de

la lengua.

47



IIRESULTADOS

1. Estudios antecedentes.

Los sumu Mayangna han sido uno de los grupos étnicos del cual muy poco se conocia
antes de la revolucién. Existian algunos estudios de caracter etnoldgico cultural y
linguistico, pero poco se conocia sobre la historia. Los sumu-mayangna no tenian
acceso a la educacion ni a bibliotecas, y las investigaciones que para ese entonces se
habian realizado fueron hechas por antropélogos o etnélogos extranjeros — alemanes,
norteamericanos — quienes se llevaban las informaciones recopiladas y los publicaban
en sus paises en sus respectivos idiomas. Todo eso hacia imposible tener acceso a

mucha informacion escrita sobre el pueblo sumu-mayangna.

El triunfo de la revolucion para los sumu-mayangna fue como un amanecer que abria
espacios de acceso en los diferentes subsistemas de educacion, y se empezaba a
conocer algunas referencias acerca de estas investigaciones, pero el otro factor era no
saber hablar ni leer las lenguas en las cuales estaban escritas, pero ya se conocia que

habian estudios sobre el pueblo sumu-mayangna.

Los primeros estudios antropolégicos y etnogréficos fueron realizados por Lehmann
(1910, 1920), y Conzemius (1932), e incluian posiblemente los primeros estudios
linglisticos del sumu. Estos estudios exponen la presencia y el contacto de los
diferentes subgrupos que conformaron la familia sumu-mayangna, tema importante para
mi estudio. Mas tarde Von Houwald (1984, 2001), cuando era embajador aleman en
Nicaragua, dedic6é parte de su vida al estudio de los sumu-mayangna, acerca de la

cultura del pueblo, las tradiciones culturales, y la etnohistoria.

También en sus estudios resalta los procesos de relaciones interétnicas que se

produjeron entre los sumu-mayangnas y miskitus, como los conflictos entre estos dos

48



grupos étnicos, los cuales dieron origen a situaciones de fusion. Finalmente aborda la
situacion de los sumu durante la revolucion sandinista. Jamieson (2001), trata el mismo
tema de la fusién y aparente desaparicion de subgrupos sumu, y Guardian (2001),
enfoca en detalle la re-adscripcion de la identidad étnica colectiva de la comunidad de

Alamikangban, ahora miskitu pero anteriormente sumu-tungla.

Existe un estudio por Hurtado de Mendoza (2002) aparentemente derivado en gran
parte de von Houwald y basado también en observaciones durante la guerra interétnica
de los 80, que no he podido consultar (ver presentacion por el autor en Wani 30).
Alvarez (2001) en su estudio etnografico, analiza el impacto del programa de
reforzamientos a las autoridades comunitarias de los sumu-mayangna de Musawas
retomando las estructuras organizativas tradicionales del wihta y el sindiku en el marco

de los derechos consuetudinarios.

Aparte de los estudios ya aludidos de Lehman y Conzemius, existen otros estudios de
caracter linglistico de la lengua Mayangna emprendidos como aporte al inicio de los
programas de educacion bilinglie. Quienes iniciaron este arduo trabajo fueron Norwood
(1985) Hale y Benedicto (1991, 2004) Green (19976, 19957) quien trabajé mas tiempo
en el estudio y rescate de la lengua ulwa (sumu meridional), apoyando la creacion del
grupo conocido como CODIUL (Comité de rRescate de la !Lengua Ulwa.) Segun las
narraciones de Don Ronas Dolores, el linguista miskitu Danilo Salamanca estuvo en

Wasakin con Norwood en los afios 80 (Dolores 1993, 2004).

Han sido pocos los estudios sociolinglisticos dedicados al pueblo sumu-mayangna, y
ninguno muy extenso. Norwood (1985) es la primera en abordar el tema de la
dominacién y desplazamiento de la lengua sumu por el Miskitu, mientras que Freeland
(2004) incluye el sumu en un estudio general de los problemas de utilizar las lenguas
‘maternas’ dentro de los programas de educacion intercultural bilinglie, analizando un

poco el problema de rescatar estas lenguas en la educacion formal.

49



La historia del pueblo sumu-mayangna solamente se conocia a nivel oral, en algunas
comunidades como parte de la tradicion donde los ancianos se sentaban con los nifios
en circulo para contarles la historia, los mitos y las leyendas del pueblo, en forma de
narraciones y cuentos. De esa manera se manejaba la historia, y se venia transmitiendo
de generacion en generacion, de comunidad en comunidad. Todos los estudios antes
aludidos, fueron escritos y publicados por extranjeros aunque fueron el producto de las
narraciones de ancianos acerca de la tradicién oral de de los sumu-mayangna. En esos
trabajos de investigacion algunos mayangnas tomaron un papel, como por ejemplo,

Francisco Rener, quien sirvio de traductor y mediador para von Houwald.

Sin embargo era necesario que los mismos sumu-mayangna escribieran su propia
historia y es asi que bajo los auspicios de CIDCA, inicia este trabajo el lider e
incansable defensor de los derechos de los tuahkas don Ronas Dolores Green, cuyas
narraciones orales fueron recopiladas y publicadas bajo su nombre en Wani (Dolores
Green, (1985, 1987, 1993, 2004). También fue publicada una compilacion de la
historia oral del pueblo sumu Mayangna por el Lic, Martin Erants y mi persona (Erants y
Frank 2001).

Para este trabajo he utilizado fuentes bibliograficas escritas pero también las
narraciones de la historia oral actual del pueblo sumu-mayangna que para un

antropdlogo es primordial para el trabajo etnografico de la poblacién de estudio.

Esta investigacion, es el primer estudio actualizado de caracter antropolégico y
etnografico, que aborda el desplazamiento de la lengua sumu tuahka en la comunidad

de Wasakin desde una perspectiva sociolinguistica.

50



2. Etnografia del TNOGRAFIA
21T histérico

El objetivo de este apartado es contextualizar mi estudio etnografico en su marco
historico, muy necesario cuando se trata del cambio social, o en este caso,
sociolinguistico. Primero se dara una idea general de la historia de contacto entre los
pueblos mayangna y miskitu, para luego considerar la historia especifica de la
comunidad tuahka de Wasakin.

Se sabe que el grupo Ssumu, ahora Mmayangnas, inicialmente habitaron la zona de los
lagos y poco a poco se extendieron hacia las zonas montafiosas y hacia los grandes
rios.; & Asi vivieron a-hasta la llegada de los conquistadores, cuando se convirtieron en
los indios indémitos (Houwald 1984), —poblando los territorios que no pudieron ser
dominados a la fuerza. Prueba de esta extension de los sumu parecen ser los
topénimos en la lengua sumu que aun quedan asi como otros que desaparecieron o
fueron mutilados por la cartografia moderna que descartaba los nombres indigenas, y la
ortografia espafiola que los distorsionaba.

Segun observadores en los afios 1620, por ejemplo, los que ahora se llaman sumu-

mayangnas formaban diferentes grupos, tales como los ulwa los yusku, los kukra, los

51



panamahka, los tuahka, los tawahka, los tungla, los prinzu, los silam, y los bawihka.
(Lehmann, 1932: 16, en Von Houwald 2001: 179)

Muchos de estos, por diversas causas desaparecieron con sus lenguas. La explicacion
mas conocida es que la desaparicion o decadencia de estos grupos se debié a las
incursiones de los miskitos, en alianza con los ingleses, en el siglo XVIII, las cuales
forzaron a las comunidades sumus a huirse a las cabeceras de los rios, abandonando
sus territorios originales. Sin embargo, como Jamieson plantea, esto no explica la

reduccion de la poblacion sumu-mayangna en los siglos XIX y XX.

El sugiere que “muchas comunidades sumas desaparecieron (...) debido al cambio de
idioma al convertirse sus miembros en hablantes del miskito o del espafiol. Este
proceso continda en el siglo presente.” (Jamieson 2001: 7, Vver también von Houwald).
Por ejemplo, en una asamblea organizada a raiz de la investigacién piloto de la British

Academy, del equipo del cual soy miembro, una anciana de Dibahil conté haber nacido

de padres bawihka en una comunidad sumu en el rio Kukalaya, los dltimos

descendientes del grupo bawihka.

Como Jamieson subraya, estas comunidades son clasificadas por foraneos como
‘miskitas’ o ‘mestizos’ por la lengua que hablan, pero realmente siguen identificandose a

si mismos, y comportandose en muchos otros aspectos como sumus.

La historia mitica—oral del pueblo sumu tuahka tiene sus antecedentes desde los mil
ochocientos, dende—cuando poblaron diferentes zonas del pais y de la region del

aAtlantico, Lehmann, basandose en esta historia, menciona otras de las regiones donde

se asentaron los tuahkas, donde antiguamente /Vivian-e-tedavia-viven 0 vivian cuando

52



él los estudiaba.;. —eEstas regiones son los rios grandes de Matagalpa, Kukalaya,

Bambana, tungkih, Lisawe, Pispis, Waspuk y Lakus.

Como una de las regiones originales donde ‘/Vivian primeramente los tuahka, se
considera casi siempre el curso superior del “tuakariver” segun Charles Napier Bell
(1862) Lehman tomando en cuenta el mapa elaborado por Bell considera que €l se

refiere eal afluente izquierdo del ri6 tungla en el sistema fluvial del pPrinzapolka.

Por otro lado se considera que es posible, que come-—centro-de-los-tuahkas-se pueda

considerar como centro _de los tuahkas la region que se extiende aproximadamente

desde el curso inferior del Ri6 Grande de Matagalpa por el sur y mas alla del rié
pPatuca en Honduras. Por el norte se establecieron sobre todo en los rios de

pPrinzapolka, Kukalaya, Bambana y w\\Vawa.

Lehmann plantea que no es posible hablar de un lugar de habitat fijjo y claramente
definido. Aunque Lehman fue informado que en el sur del cerro Kipih al noreste del
cerro Musun, existe todavia una zona de los tuahkas-, —Lehman-€l opina (1920:478)

Biee-que los tuahkas del ri6 Ukumwas no tenian alli su residencia permanentes, sino
qgue temporalmente se trasladaban al ri6 Kukalaya y al ri6 Wawa. Segun Von Houwald
(2003:186.), Lla disminucién de la poblaciéon tuahka se debi6 a las epidemias, las
guerras internas entre ellos mismos, asi como la influencia de los misioneros y otros

extranjeros y algunas-otras razones mas;—que han causado repetidamente el éxodo.

Por lo antes mencionados que la comunidad sumu tuahka de Wasakin histéricamente

ha vivido procesos de contactos con otros grupos étnicos, en especificos los miskitu,

53



esto con el tiempo ha dado origen a situaciones como la fusion entre la cultura sumu-

mayangna tuahka y la miskitu.

Esta tendencia a la fluidez, a fusionarse con otros grupos, o sub-grupos de la misma
etnia para sobrevivir, ha estimulado una de mis preguntas de trabajo, planteadas en la
introduccion: si puede ser que, nos encontramos en Wasakin y otras comunidades

tuahkas ante una manifestacion actual del mismo proceso?

En la actualidad soelo sobreviven cuatro de estos grupos, y sus lenguas o variantes
sobreviven también en mayor o menor grado. Los Ppanamahka, con mayor poblacion
de hablantes, estan asentados en la reserva Bosawas en los municipios de Bonanza
Siuna y Waspam. Pero, hasta entre los panamahkas, a pesar de ser el grupo
mayoritario, que aparentemente conservaba mas su lengua, hay comunidades fuera de
la Reserva que la estan perdiendo. Los Fiuahkas viven en el municipio de Rosita sobre
la rivera del Bambina Tungkih, y su lengua esta siendo desplazada por el miskitu. Los
Uulwa viven en el sur de Nicaragua, en la comunidad de Karawala, y su lengua casi no

se habla aunque hay esfuerzos para recuperarla.

Los ¥yusku habitan en la region de Jinotega -sobre el ri6 Bocay en diez y seis 16
comunidades; todavia no se sabe si su lengua sobrevive, pero esta en peligro. Todos

estos estan en Nicaragua. Los Ftawahka habitan en Honduras sobre el rié Patuca.

Otro de los factores que impulsaron el contacto entre los Ssumu-Mmayangna y los
Mmiskitu fue la llegada de los misioneros moravos, primero en el sur de la region entre
los ulwa, y luego, para el afio 1906, los misioneros, D Newton Wilson y Jhohn Fisher
fundaron la congregacioén de la comunidad de Wasakin (Wilson Jek#-1990: 121).

La influencia de la iglesia morava repercuti6 de manera muy negativa en gue

abandenaran-sd—la cultura y la lengua sumu-mayangna. Por ejemplo:

54



-Para el afio 1929 llegde a la comunidad de Wasakin el primer pastor moravo de
nombre Joe Jiménez, negro de origen colombiano, fue €€l quien construyoe la
primera iglesia de Wasakin. Su predica fue clara y atacoe a los sukias por-que
dijo que eran obra de Satanés, que irian al infierno. El pastor no solo predicte
sino que exigié a los sukias a que abandonaran su fuerza.

Kalu era el sukia de Wasakin, Kalu hizo mucha resistencia. El pueblo de
Wasakin lo tenia como la Unica esperanza. Pero fue obligado a rendirse por la
iglesia morava. Kalu aceptoe entonces bautizarse por lo que se cambio de

nombre, entonces se llamé Camilo Sailas. Camilo murié en el afio 1938.

Narrado por Ronas Dolores_(citado en —tomade—porRize-Marie—1993 Cultura
{Rizo, 2003: 156.)

Desde que se fundo la congregacion de Wasakin muchos pastores moravos pasaron,
en su mayoria de la etnia miskitu_o creol. El segundo pastor fue Arnold Steven de origen
miskitu de la comunidad de Haulover, este estuvo durante cinco anos, luego llego el
pastor Robert Care, este era negro de Blufields, estuvo pastoreando solamente por un
afio ya que este fue expulsado por la comunidad por violar las normas de la comunidad.
(Dolores e Alberto-lsmael, Neddy—Tesis-Lic.{2004:3)

Sus hijas, tuvieron una relacion a escondidas con los jovenes de Wasakin y salieron
embarazadas, asi también un hijo del pastor, embarazée a una joven sumu tuahka de la
comunidad y entonces los lideres ancianos de la comunidad tomaron la decisiéon de

expulsarlo de la comunidad.

Después llegoe otro pastor de nombre Maibeth Ignacio, miskitu originario de Baratas.
pPosteriormente asumié la direccién de la misién morava el primer ua-pastor sumu
tuahka, Miligan Bendlis, originario de Wasakin;. -e Este fue sancionado por la iglesia por
qgue lo acusaron de practicar brujeria, es decir e€l curaba a la gente con hierbvas y

aceite de coco, aungque el-nunca aceptoe que sus practicas eran brujeria, ya que decia

55



que Dios le habia concedido el poder de curar y ayudar a las personas, v era es-por eso

gue el-no cobraba a las personas que el-curaba. (ibid)

Sobre la lengua, el hecho de que se decidiera usar la lengua miskitu para la
evangelizacion tuvo efectos que todavia perduran. Al imponerse la lengua miskitu en un
contexto tan importante, se reforz6 el poder y el prestigio de aquella lengua, y se

disminuyd la fuerza del sumu, como se vera en la préxima seccion.

En afios més recientes, las relaciones interétnicas en la zona minera entre sumu-
mayangna tuahka y miskitu se han intensificado en diversas formas. En los afios 1940 —
1950, llegan las Compafiias Mineras el Rosario Mine Company y la Neptuno mMine
eCompany que atraen a grandes migraciones de miskitu provenientes del Rio Coco,
Prinzapolka y las zonas del litoral costero que llegaban a Rosita, Bonanza y La Luz

(Siuna) para buscar empleos.

Entonces, la relacién entre el sumu y el miskitu se establece en primera instancia como
una relacion de dependencia comercial, es decir basada en una economia de mercado
donde los sumu eran los que abastecian con productos, bananos, tubérculos, carne,
pijibay, pescado y los miskitu quienes eran los que tenian el dinero por ser asalariados

de la empresa minera.

En los afios 1950 — 1960 en el puente del Rio Bambana existia un mercado donde los
indigenas tenian espacio para poder vender sus productos y esto los comunitarios lo
recuerdan como los mejores momentos que han pasado en la vida econémica de ellos.
Expresa que fue promovido por los gringos que administraban la empresa minera ya
que ellos también llegaban a comprar naranjas, mandarinas, cocos y banano.
[Entrevista MAS Melado Wasakin 2006]

Tal a como se refiere Houwald, escribiendo en los afios 80:

56



En los dultimos afios, los miskitus procedentes de las zonas costeras del
aAtlantico se han extendido sobre todo subiendo a lo largo de los grandes rios
hasta meterse entre los sumus. Por otro lado los colonos mestizos se les han
aproximado hasta desalojarlos de las tierras cada vez mas de sus territorios
tradicionales, situacion que data desde los afios 1894 impulsado por el estado
nicaragiiense con la llamada reincorporacion de la costa Atlantica, o de reserva
Mosquita. (Von Houwald 2001: 5).

Es importante mencionar que estas relaciones estaban marcadas por conflictos y
enfrentamientos, por una discriminacion por parte de los miskitu hacia los sumu.

Toda esta trayectoria histérica de contactos e influencias tuvo sus consecuencias
saociolinguisticas.

2.2.3. Consecuencias sociolinglisticas -« ( con formato: Numeracién y vifietas

Como ya hemos visto en el trasfondo historico, algunos de los estudios etnogréficos
antecedentes se refieren a la existencia de diez subgrupos de la etnia sumu-mayangna,
que Smutko denomind “la gran familia sumu”. Sin embargo como consecuencia de la
fusién de grupos se provocé la disminucion y la extincion de algunos de estos grupos
como los prinzu del rié6 Prinzapolka, que cambiaron su lengua y posteriormente fueron
considerados como miskitus: (Smutko 1996). Es importante resaltar que este proceso
de fusion no solamente se dio entre sumus y miskitus sino también dentro de la familia
sumu. Estos movimientos llevaron a una disminucién en el nimero de lenguas o

variantes del sumu.

57



La dominancia de los miskitus, primero a raiz del poder que llegaron a tener por su
alianza con los ingleses, y la adquisicion de armas de fuego, tuvo como consecuencia
gue el miskitu se estableciera como una lengua franca entre los grupos indigenas que
pagaban tributo al rey mosco. Esto hacia que los sumu aprendieran la lengua miskitu.

La iglesia mMorava, en este contexto también ha tenido fuerte influencia en el
desplazamiento de la lengua sumu. El hecho de usarla como medio para cristianizar a
los sumu-mayangnas tuvo fuerte impacto por el hecho de que a la lengua miskitu los
Moravos le dieron escritura para traducir la Biblia. Esto, y el hecho de usar la lengua en
las ceremonias religiosas marcaba categorias de valor diferenciado: el miskitu era una

lengua importante y escrita, el sumu ‘solamente’ hablada.

La reagrupacion de pequefios poblados sumu_en pueblos mayores, les permitia a los

Moravos tenerlos disponibles y asi facilitar los propositos de iglesia. Pero esto también
llegd a influir en la lengua porque fomentaba el contacto entre elreagrupamiento-de-los
hablantes de las diferentes variedades de la lengua sumu, ocasionando un posible
proceso fusion linglistica.

La presencia de pastores mMoravos miskitus antes y ahora en las comunidades sumu
mayangnas, hace que la lengua miskitu sea ahora la lengua de comunicacién entre la

iglesia y los comunitarios, desplazando mas a la lengua sumu-mayangna.

Las relaciones de contacto entre los sumu-mayangnas y los miskitus en las minas,
cresaron situaciones que delimitaban el uso de la lengua sumu tuahka en el caso de la
comunidad de Wasakin. Para muchos tuahka era vergonzoso hablar su lengua cuando
salian fuera de la comunidad por el hecho de que los identificaran como sumu ya que

eran objeto de burla por los miskitu.

58



Los llamaban que los sumu salieron del lodo, de la cascara del banano, cabeza de
barbudo (especie de pez), cabeza chata, o eran agredidos. Algunos hombres salian a
vender sus productos escondidos de los miskitu por que si los veian los agredian y les
quitaban los reales. Incluso durante el tiempo de la Guardia cuando miraban a un sumu
lo agarraban y le quitaban lo que andaba y si protestaba lo encarcelaban. Ante todas
estas situaciones es légico que habia una actitud negativa en declararse como sumu
fuera de sus comunidades (narraciones orales comunitarias, entrevista con Maidela
Penn, Wasakin MAS 2006).

Uno de los resultados de estas relaciones interétnicas fue, que el proceso de
aprendizaje de la lengua no fue reciproca; los sumu aprendieron el miskitu, por las
necesidades basicas de comunicacion y de intercambio, motivado por diversos
intereses. Sin embargo los miskitu no aprendieron a hablar el sumu (Mver Figuragrafica

1, diagrama de la jerarquia, pagina 18).

Mas tarde, la presencia de compafiias extranjeras transnacionales-en la region también

fue una de las causas de reduccién de espacios para la legua sumu, a raiz del
intercambio comercial y las dependencias econdémicas ya analizadaes arriba. En los
préximos apartados, se trataran estos efectos con mas detalle.

-Todos estos procesos fueron creando una relacion de diglosia en la cual el sumu
guedaba subordinado al miskitu, su uso limitado a ciertos contextos de menos prestigio,
produciéndose el cierre de los espacios del uso de la lengua sumu y el surgimiento de

una diglosia de fronteras muy rigidas- (‘/ver marco tedrico).

Recientemente hasta se ha dado origen a una relacion de subordinacién entre las
variantes tuahka y el panamahka del sumu (\ver grafica 1) para lo cual a manera de
hip6tesis planteo tres posibles causas. A raiz de la Revolucion Popular Sandinista, en
el marco de la Cruzada de Alfabetizacion en Lenguas, el panamahka tomo auge sobre
el tuahka, con la conformacion de un equipo técnico de solo panamahkas. Esta

59



situacion, se afianzé6 maas con la creacion del Programa de Educacion Intercultural
Bilinglile Mayangna cuyos equipos técnicos fueron integrados soelo por panamahkas, y
finalmente con el uso escrito de la variedad panamahka en documentos de diversos
contenidos, cientifico, educativo, politico econdémico y cultural, por ejemplo en el
contexto del proceso de autonomia.-perejemplo-

+4. Etnografia de Wasakin « ( con formato: Numeracién y vifietas

Para el trabajo de la etnografia de la comunidad de estudio, se retoma las bases
tedricas de etnografia y descripcion densa de Malinowski (1884-1942) y Geerts (1973)
sobre la descripcion densa La comunidad de Wasakin, es una de las mas antiguas en el
municipio, fundado en el mes de febrero del afio 1896 por Kustas Cacao y su hermano
Lipari Cacao. Recientemente la comunidad cumplié 110 afios, segun la tradicién oral de
los Ftuahkas.

Wasakin, la comunidad estudiada aqui, es la capital de los tuahka, que se encuentra a
12 Km. de la cabecera municipal de Rosita, y a nivel de la nacién Ssumu-Mmayangna
es considerada como la segunda capital por el tamafio de su poblacion de 1,879
Hhabitantes— después de Musawas, la capital Ppanamahka. Esta comunidad limita al
norte con la comunidad la unién Susum abajo, al sur con Alamikarmngban, al este con

Isnawas y al oeste con el cerro eEl tTigre y la cooperativa iLa pPrimavera. (Dolores e
Alberte-Ismael, Neddy—Tesis-Lie—{2004:3)

El nombre actual de Wasakin es una tergiversacion de la lengua por parte de los
mestizos por no saber pronunciar bien la lengua sumu Ftuahka. El nombre original en la
lengua sumu es Wasah bin, que significa, desembocadura del pequefio cafio o crique.

Don Ronas Dolores, en sus escritos dice que antiguamente los pobladores de Wasakin

vivian en las riveras del rio kKuhkanakwas, hoy llamado Kukalaya, en los lugares

60



conocidos como Unawas, pPamkabin bBusna, hoy conocido como iTilba {Lupia, o
Wawa. ;-tTodos estos poblados actualmente |os habitan los mestizos que han inmigrado
del pPacifico. Pero los tuahka estes-abandonaron estos lugares por las persecuciones
de que eran objetos por los miskitus, o etras-de-lasrazenes—fueron—por las guerras
internas entre los mismos sumus. (Dolores Ronas, {1993). Escritos-eriginalesfacilitade
BQF a h"e Res'ta Nowv- 2@964

Por esos motivos algunos abandonaron el lugar y llegaron a poblar la zona del rio

Banakwas. Fundaron la comunidad conocido como Simikara, lugar donde fue escenario
de una cruenta batalla entre los panamahkas y los tuahkas dirigidos por los caciques
Simikara, este tuahka y Aukpal este panamhaka. La guerra se dio por que los guerreros
tuahkas incursionaron los territorios de los panamahkas y secuestraron a una joven hija

del cacique Aukpal, y esto desencadeno la guerra.

Como consecuencia de esta guerra los tuahkas abandonaron la comunidad de Simikara
y fundaron la comunidad de nombre sSawan kKasna, que traducido adel sumu tuahka
significa ‘(comié crudo). —e_EI nombre obedecia a que en ese lugar dos personas
fueraon azotados por los malos espiritus o demonios y desparecieron, ges—personas-y
se cree gque estos demonios de-los comieron, por eso le pusieron ese nombre. Por eso
abandonaron este lugar y fundaron otra comunidad que se llamo Wiba Buhna, cerca de
un raudal en el afluente del rio Bambanwas.

4 No me fue posible tener acceso a la versién publicada (Dolores Green 1993). Agradezco mucho al hijo
de Don Ronas por haberme facilitado los escritos originales, en Rosita, noviembre de 2006)

61



Los hermanos Kustas kKakao y Lipari Kakkao en un dia de caseria siguiendo el
afluente del ri6 bBambana llegaron cerca de un gran raudal donde desembocaba un
pequenio rié y les gusto el lugar. —inmediatamente construyeron sus dos ranchos y se
quedaron a vivir;. —€ Con el pasar del tiempo toda la gente que “vivian en Sawan
kKasna se trasladaron a ese lugar y asi se fundo la comunidad de Wassahbin.

Para las décadas de los 60 y 70, esta comunidad se enfrent6 al Estado por la defensa

de sus derechos territoriales ya que el Estado a través de una institucion dirigido por un
ingeniero de color negro conocido como Brady Watson queria delimitar sus tierras y
quitarles partes de ellas, que les correspondian segun el titulo otorgado durante el afio
1905 bajo los términos del tratado Harrison Altamirano. (Dolores Ronas 1993,
Eescritos originales Ffacilitados por el hijo, Rosita Nov 2006). Seqgun este fitulo,

Wasakin posee una extension territorial de 47,825.73 hectareas, sus coordenadas son,

al norte limita con la comunidad mestiza de San francisco, al sur con el cerro villagra, al

62



este con el ri6 Ukumwas, y al oeste con el cafo Kururia. La comunidad cuenta con su

mapa territorial elaborado por la universidad URACCAN en el afio dos mi seis.

La intencién era clara;: este ingeniero querian otorgarle una concesién maderera a una

empresa norteamericana para explotar los pinares. A raiz de este conflicto muchos

lideres fueron encarcelados por la resistencia que opusieron contra la gGuardia
nacionalnacional.

Esta comunidad durante la guerra de los ochenta no fue secuestrada ni llevada hacia
Honduras, siempre estuvieron del lado de la revolucién, muchos de los jévenes
participaron en el Servicio Militar Patridtico (SMP), y los batallones de reserva. La
poblacién se organizé en cooperativas para trabajar, luego traian sus productos a
venderlos ya que el mismo Estado les compraba la produccion a precio médico. -€De
esa manera obtenian eniendo-ciertos ingresos econdémicos que les permitian mantener

su economia basica-.

Esta comunidad sumu-mayangna tuahka ha sido objeto de varias agresiones por parte
de los colonos mestizos que han invadidos sus tierras y estos han causados grandes
destrucciones del medio ambiente, v el despale indiscriminado de los bosques.; h_Han
creado un ambiente sde inseguridad, los comunitarios no se sienten seguros en sus

propias tierras.

Recientemente en la fecha 19 de septiembre del 2006, cuando los comunitarios
estaban limpiando sus carriles fueron agredidos con armas de fuego por mestizos
colonos que se se-han asentado de forma ilegal dentro de las tierras de la comunidads..

63



€Como resultados de esta agresion, los sumu tuahkas sufrieron graves lesiones de
bala, un herido de bala, un macheteado, un desaparecido que se presumia gue-habian

sido secuestrado pero luego de una semana lo rescataron con vida.

Es importante mencionar que estos mestizos fueron indemnizados durante la fReforma
aAgraria en los anfios ochenta por la revoluciéon sandinista y han regresado a causar
graves conflictos en las tierras indigenas;. eOtros tienen titulos supletorios elaborados
por abogados que soelo buscan negociar otorgando documentos de dominio y posesién
de tierras a los mestizos dentro de los territorios comunales indigenas. Situacion que
no solo se vive en la comunidad sumu-mayangna de Wasakin sino en todas las

comunidades sumu-mayangna del municipio de Rosita.

25. Matrimonios mixtos entre mayangnay miskitu y uso de lenguas en el hogar

En el marco del proyecto piloto de investigacion de la British Academy, en la comunidad
de Wasakin se realiz6 una asamblea con la participaciéon de 49 participantes entre
hombres y mujeres, donde en forma conjunta se elabor6 un mapa de la comunidad
donde se ubicé a las parejas mixtas, tuahka-miskitu, con el proposito de tener datos

precisos de familias mixtas para juzgar su-el posible impacto del matrimonio mixto en

cuante—ael uso de la lengua miskitu en la comunidad. Se ubicé un total de 29 parejas
mixtas casadas entre tuahka y miskitu ya sean hombres miskitus y mujeres tuahkas y
viceversa y 6 familias miskitus.

Algunas de estas parejas tienen mas de 30 — 40 afios de convivir. En muchos casos
estas relaciones tienen que ver con la actitud o habilidad de los miskitu originarios de
Rio Coco que llegaron a la comunidad para trabajar la tierra y producir grandes
cantidades y hacer que no les hiciera falta la comida en el hogar, tener en abundancia

las cosechas. Se percibia, pues, una diferencia socioecondmica entre miskitu y sumu:

64



prevalecia una superioridad del miskitu sobre el sumu ya que eéstos solamente

producian para el consumo y no para la comercializacion.

Esta habilidad del hombre miskitu del Ri6 Coco, hacian que, para algunas mujeres
mayangnas, casarse con un miskitu suponia mejorar su posiciéon socioeconémica. Una
de las sefioras tuahka que entrevisteg, recuerda que el hombre miskitu era mas
dedicado a la agricultura, trabajaba todo el dia, cuando cosechaba, era en grandes
cantidades, luego comercializaba el producto y obtenia buenas ganancias que le
permitian tener una vida mejor en comparacion a las otras familias. Ademas los
hombres miskitu tenian trabajos en las minas, obtenian dinero, eran asalariados- (MAS
Entrevista con™N Maidela Penn Wasakin 2006).

En cambio los sumus tuahka hacian sus chambas trasladando magquinarias en los
raudales, eran cayuqueros, palanqueros y lo que les pagaban era una miseria en
comparacion con lo que ganaba el hombre Mmiskitu.

Esta diferencia de poder econémico de los miskitus, también hacia que los mayangnas
Ftuahkas y los Ppanamahka se mantuvieran a la defensiva. Don Arguello Jhony durante
la asamblea comunitaria en Wasakin manifestaba haber aprendido a hablar la lengua
Mmiskitu para poder entender lo que hablaban los Miskitu como una forma de
proteccion de cualquier agresion de estos grupos dado que constantemente eran
agredidos: (Asamblea comunitaria Wasakin MAS-BRITAC 2006).

Dentro de las relaciones matrimoniales mixtas sumu-mayangna-miskitu el uso de la
lengua también ha sido diverso. En muchos casos la antes mencionada falta de
reciprocidad en el aprendizaje de las lenguas se ha replicado dentro de los matrimonios,
de modo que el sumu en la pareja mixta, sea este var6n o mujer, por fuerza mayor ha

tenido que usar el miskitu como lengua franca o de comunicacién con su pareja y con

65



sus hijos. Dificilmente esta lengua franca es el sumu tuahka, por el hecho que no existe

interés por parte del miskitu para aprenderlo.

Aunque dicen los hombres miskitus que ellos quieren aprender la lengua sumu,
€s0 Nno es cierto por que algunos no quieren que sus mujeres hablen en sumu, se
molestan; seguro piensan que hablan de ellos, antes asi era. Los hombres
miskitus les pegaban a las mujeres sumu cuando hablan su lengua por que
decian que los sumos hablaban en mal de ellos. (Entrevista con Olga Ismael
MAS Wasakin 2006).

Algunas parejas mixtas hacen uso de ambas lenguas, pero estos —casos son la
excepcion. Existen hombres miskitu, que se han casado con mujeres tuahka, que han
preferido aprender a hablar el sumu tuahka, como una forma de respeto a sus parejas,
pero son casos irregulares. Como me cont6 Dofia Olga, mientras cocinaba el almuerzo,
su esposo don Mateo Martinez, de origen miskitu, aprendié a hablar el sumu, y en la
actualidad habla muy bien el tuahka. En la familia usan las dos lenguas, pero mas el

tuahka porque el miskitu lo aprenderan los nifios sin la necesidad de que se les ensefie

Es por eso, con mi marido platicamos que es necesario ensefarles solo el
tuahka a los nifios, aunque como te dije, mi marido siendo miskitu, esta a-de
acuerdo y hay veces que solo hablamos en tuahka a nuestros nifios (Entrevista
con Olga Ismael MAS Wasakin 2006).

Los hijos de estas parejas mixtas, miskitu y sumu tuahka solamente hablan miskitu. En
algunas de estas familias los nifios entienden muy bien la lengua tuahka pero no lo
hablan por diversas razones.

66



Los jovenes y las muchachas al casarse con miskitus, sus hijos van perdiendo la
lengua, solo estan hablando en miskitu, ese es un problema” (Entrevista con
Juwith Eloy MAS Dibahil 2006)

Al respecto una sefiora con quien conversamos recordaba que muchos nifios de estas
parejas mixtas preferian hablar sedlo en miskitu, aunque dice no saber con -exactitud el

por qué, sin embargo cree que lo hacen por pena.

Tal vez por verglienza, por que le van a decir sumu y tal vez no les gusta y como
te decia, algunos porque seguro sus padres les contaron esas cosas que
pasaban con los tuahkas y los miskitus que se burlaban de ellos, algunos se
afrentan decir que son sumu tuahka- (Entrevista con Maidela Penn MAS
Wasakin 2006)

En algunas parejas mixtas donde el hombre es miskitu, estos expresan el interés por
aprender la lengua sumu. Sin embargo sus esposas que son sumu no les quieren
ensefiar la lengua sumu, por que dicen que les da pena y en otros casos son muy
celosos con su lengua: _(MAS-BRITAC Asamblea comunitaria Wasakin 2006 Fernando
Pérez-2006). Por ello, dificilmente tienen con quien practicarlo aunque algunos dicen
entender todo lo que se habla en la lengua sumu tuahka, pero no pueden hablarlo,
por el hecho que la lengua del hogar siempre ha sido el Mmiskitu, nacieron, crecieron
y se estan haciendo viejo solamente hablando la su-lengua gue-es-el-miskitu.

Algunos nifios de parejas mixtas entienden el sumu pero no lo hablan. Sin embargo no
todos los adultos y jovenes se identifican como sumu-tuahka por el hecho de pertenecer
a una comunidad étnica sumu-tuahka. Durante el trabajo de campo, por ejemplo,
recorriendo por la comunidad, me encontré con un grupo de nifios de la edad
aproximadamente entre 9 a 11 anos. Estos estaban jugando y me les acerqué para

escuchar qué lengua utilizaban, y me percate que solamente hablaban miskitu.

67



Le pregunté al mas al grandecito “;Por qué hablas miskitu si tu papa es tuahka?” Yo
conocia a su papa; el es tuahka, y habla la lengua. El nifio sonri6, sefialandose el pelo:
“Mira mi pelo es crespo y mi color de piel es diferente, acaso yo soy sumu, yo soy

miskitu” decia como con tanta seguridad de su identidad.

Este “acaso”, me motivé a hacer ciertas comparaciones con otro caso similar. En la
casa donde yo vivia cuando estuve haciendo la investigacién de campo, la sefiora de la
casa, dofia Mercedes Bendlis, con rasgos de negra, sin embargo se identifica como
tuahka, habla muy bien la lengua y su hijo también tienen rasgos de negro y por eso en
la comunidad le apodaron Bab, por un sefior creol de Rosita. Sin embargo, a pesar de
esas caracteristicas fisondmicas muy marcadas de negro, este nifio se identifica como

tuahka y habla la lengua tuahka.

En el primer caso aunque su padre insista en decirle al nifio que es tuahka y que tiene
que hablar la lengua, para él, son las caracteristicas fisondmicas que marcan los tipos
de identidad, por lo cual se siente mejor alineandose como miskitu;. -eEn el segundo
caso la adscripcion es mas marcada hacia la identidad tuahka por medio del uso de la

lengua por el hecho de hablar y entender el tuahka.

Aqui se presentan dos situaciones muy contrastantes, por la forma en que los nifios
escogen identificarse con una etnia. Realmente es un caso complejo; sin tener mucha
evidencia no se puede interpretar actitudes individuales y opciones libres de auto-
adscripcion identitaria hacia uno u otro grupo étnico, por lo cual esta situacién requiere
de un estudio més detallado

Este tipo de actitud de algunos nifios, algunas madres de familia consideran que una de

las causas puede ser la situacion de las relaciones mixtas que se producen:

68



Algunas mujeres y hombres de la comunidad se casan con personas de otras
etnias y cuando nacen sus hijos, empiezan a hablar solo en miskitu, el problema
es que no tienen el 100% de la sangre ya que esa mezcla hace que sus hijos no
se sientan seguro como sumu tuahka (Entrevista con Olga Ismael Jonson, MAS
Wasakin, 2006)

Algunos/as entrevistados/as plantean que las relaciones mixtas entre miskitu y sumu-
tuahka se producen en muchos casos y que estas parejas estan casi siempre en
conflicto por ser de diferentes grupos étnicos, mientras que las relaciones en parejas
tuahka viven tranquilas, no tienen muchos problemas. En otras entrevistas se
contrapone este planteamiento por que aseguran que las relaciones matrimoniales en la
comunidad de Wasakin se dan mas entre tuahkas y no con miskitu. Al respecto el

reverendo moravo de la comunidad dice:

Aqui la gente se une con miskitus, pero en su mayoria se casan entre ellos
mismos, pero no se sabe a que se debe que prefieren hablar en miskitu.
(Entrevista con Lucien Colman MAS Wasakin 2006).

A manera de reflexion sobre este argumento acerca del uso de la lengua en los nifios,
todos las personas a quienes tuve la oportunidad de entrevistarlos tienen una
percepcion que los nifios no hablan la lengua sumu tuahka por que sus padres son de
parejas mixtas. Pero esa situacién no concuerda con la realidad de la comunidad de
Wasakin, por la razén que los hijos de parejas que no son mixtas sin embargo también
solamente hablan miskitu. Por lo tanto es preciso profundizar esta situacion por el
hecho que los matrimonios mixtos no explican todo el problema del uso de la lengua en

los nifios

36. Movimientos linter-comunales.

69



Para poder entender la situacién de los movimientos de los comunitarios de Wasakin
hacia otras comunidades, fue posible aplicar un instrumento que se conoce como ‘mapa
de movilidad’ introducido y utilizado por el proyecto de investigacion de la British

Academy-dende-tambien-sey-miembro-deleguipe. Con el mapeo, se visaba conocer los

contactos intercomunales y sus implicaciones para el uso de las lenguas.

En Wasakin, los movimientos de entrada y salida de los comunitarios son bastante
frecuentes. Estos movimientos estan sujetos a diferentes causas e intereses y son de
duracion variable. La mayoria de las veces son los jovenes, varones y mujeres que
salen de la comunidad hacia otras comunidades, en la mayoria de los casos son

comunidades miskitus. (Ver mapas de movilidad anexo Fy G)

Estas salidas, se producen durante los meses de febrero y marzo, y el periodo de
permanencia fuera de la comunidad es variado. En el caso de las mujeres, salen en
busca de empleo, como cocineras, 0 en trabajos domésticos que les permitan tener un
ingreso econémico y ahorrar por un periodo de siete a ocho meses y luego regresan a
la comunidad en periodos proximos a la Navidad. Otras se quedan y envian pequefas
caantidades de dinero a su familia. Las que salen fuera de su comunidad,
frecuentemente son madres solteras y huérfanas de padre que no tienen apoyo
econdémico en el hogar y lo hacen para ayudar a su familia. Algunas se enamoran de

algun joven miskitu y se quedan a vivir en comunidades miskitu.

Algunas madres solteras, salen a los municipios mas cercanos los dias viernes por la
tarde y llegan el dia lunes por la mafiana con un poco de dinero y provisiones, su

trabajo, la prostitucion.

Los jévenes varones, sus intereses son diversos: en su mayoria salen en busca de
trabajos, otros en busca de droga, cocaina y marihuana. Una vez que consiguen la
droga, la venden y regresan con dinero a su comunidad, permanecen por un tiempo y

70



luego salen de nuevo a las comunidades donde consideran que existen posibilidades
de conseguir dinero facil. 'Algdunos se casan o se ajuntan con mujeres miskitas. Por
el mismo hecho, piensan que sus horizontes estan en comunidades de habla miskitu,
para ellos la lengua miskitu es de prioridad y no el sumu por eso dicen que la lengua
sumu tiene un uso muy limitado. (Asamblea comunitaria Wasakin BRITAC MAS/BritAe
2006)

Las salidas de las mujeres y hombres adultos estan dirigidas a trabajos (chambas)
rapidas, pesca, compra y venta de madera. Salen por tres dias lo mas una semana y
regresan a la comunidad, pero por el hecho que Wasakin esta rodeado de
comunidades miskitus, en su mayoria esas salidas son hacia las comunidades miskitus.
Por que en estas comunidades se encuentran empleos ya sean contratos temporales

en caso de los varones y trabajos de domésticos en el caso de las mujeres.

En el caso de las comunidades mestizas, principalmente salen para buscar atencion
médica, algunas gestiones en las instituciones, a la alcaldia, en los casos de otros
grupos de jovenes a realizar estudios secundario y universitario. Esos movimientos de
entrada y salida de la comunidad esta afectando e influye fuertemente en la perdida de
la lengua, tanto hacia el miskitu como hacia el mestizo- (\\ver mapas de movilidad-, -Fig-

2-Anexos F vy G-X)

Finalmente, la intencién en cuanto al -uso del mapa de movilidad, era para conocer de
gué manera estos movimientos tenian implicaciones linglisticas en la comunidad de
Wasakin asi también conocer el uso y frecuencia del uso de algunas lenguas. Dados
los resultados, es evidente que la movilizacion de los comunitarios de Wasakin en su
mayoria se producen hacia comunidades miskitu, por lo tanto se necesita hablar el
miskitu para todos los tipos de transacciones y todo lo que requieren para sobrevivir en
esa cultura. Asi también dado que esos contactos se remontan desde muchos afios

atras, por lo tanto se da de manera muy libre, espontéanea.

71

Con formato: Sin Resaltar



47. Uso de las lenguas en eventos entre comunidades miskitu-mayangna

En Wasakin se desarrollan diversos eventos de caracter religioso y deportivo donde se
relinen miskitu_con —sumu-mayangna panamahka y tuahka, actividades como por
ejemplo encuentros deportivos, como partidos de béisbol, o fatbol, entre comunidades
miskitas de Prinzapolka y los tuahka, asi como con comunidades miskitas que vienen
de rio Bambana, Ibu, Isnawas, Prinzubila. También estos eventos se dan con grupos
de jovenes mestizos que llegan de Rosita a Wasakin durante los fines de semanas.
Aqui los jévenes sumu-mayangnas, tienen cierto dominio del espafiol, lo que posibilita

el intercambio de comunicacién entre los tuahkas de Wasakin y los mestizos.

Se desarrollan otros eventos donde participan diversas comunidades de otros grupos
étnicos, por ejemplo las conferencias de las Iglesias Moravas, donde se reunen por
dos o tres 2-a-3-dias para hacer una reflexion acerca de la Biblia y otras actividades de
diferente orden. Asi también se dan conciertos juveniles de musica con la participacion

de muchas comunidades mayangna y miskitu.

Durante el desarrollo de estos eventos, que suelen alternar entre diferentes
comunidades, el uso de la lengua varia segun las relaciones. A veces se dan
situaciones muy contrarias, por ejemplo cuando una conferencia Morava se da en una
comunidad panamahka. En estos casos, los panamahka hacen todo en su lengua,
cantando, predicando la Biblia, etc., ya que ellos dificilmente optan por usar el miskitu
como lengua franca. Por lo tanto los tuahka se ven obligados a hacer uso de su lengua

tuahka, ya que las dos variantes son mutuamente inteligibles.

Los jovenes tuahka que no hablan su lengua, ni tampoco el panamahka, mmmuchas
veces en estos eventos cantan en miskitu. Los —grupos de mayangnas que son

bilingties o multilinglies se rien y se burlan en forma de rechazo. En la mayoria de los

72



casos, estos jovenes son excluidos del grupo mayangna, rechazados por no hablar la

lengua mayangna (tuahka), sino el miskitu.

Asi se produce; una situacion de discriminacion interna dentro de los sumu-
mayangnas, como una manera de tratar de imponer la variedad panamahka como la
mejor. Sin embargo, aun cuando los tuahka hablan en su variante, los panamahka se
rien, aungque no lo expresen, pero insindan en forma de burlar. Este es un ejemplo de
comportamiento en los panamahkas, como si quisieran imponer una sola manera de

ser mayangna, lo cual parece indicar una actitud esencialista hacia la identidad.

Sin embargo cuando los eventos se desarrollan en la comunidad de Wasakin, la
lengua miskitu es la que se usa para todas las actividades. Cuando estan entre
jovenes o miembros de comunidades miskitu, todos los comunitarios hacen uso de la
lengua miskitu como lengua franca o de comunicacion. Para los tuahkas es natural
hablar el miskitu en estas circunstancias sin ningin prejuicio. Pero cuando un
mayangna les hace conversacion, los que pueden hablar la lengua tuahka lo hacen en

su lengua y el que no puede lo hace en miskitu.

Desde hace tiempo apoyo al equipo de béisbol de la comunidad. En mi estadia en
Wasakin, me tomé un tiempo y fui a jugar béisbol con los jovenes. Sucede que
muchos integrantes del equipo dicen que son tuahka pero no hablaban la lengua, sino
que cada vez que yo conversaba con ellos en panamahka me contestaban en miskitu.

Eso quiere decir que entienden muy bien el sumu, sin embargo no lo hablan.

58. Los fenémenos de diglosia/poliglosia.

Como ya hemos analizado en el marco teorico, existe una situacion de diglosia —o
poliglosia cuando en una comunidad se habla mas de una lengua, pero se establece

entre estas lenguas una jerarquia que tiene sus raices en las desigualdades politicas y

73



socioecondmicas entre etnias que ya examiné. En tales situaciones cada lengua tiene
su espacio y estan distribuidas de manera complementaria, donde se usa una lengua
no se habla la otra. Por lo tanto es obligatorio hablar una u otra lengua segin el

contexto, el evento de comunicacion o la situacion.

Los comunitarios que tienen cuarenta y cinco a cincuenta anos 45-a-50-anes—describen

la situacion diglésica que les tocoe vivir, las presiones que les obligaban a usar cada
lengua en espacios diferentes. El miskitu se usaba exclusivamente cuando salian fuera
de la comunidad: cuando llegaban a vender sus productos al mercado los padres y
madres de familia prohibian a sus hijos hablar la lengua tuahka en los espacios

publicos.

Realmente, existian espacios geogréaficos donde se usaban las lenguas. Cuando los
comunitarios viajaban a la comunidad miskita de Bambana, donde habia un mercado
donde podian vender sus productos, al llegar a un pequefio riachuelo, todos los tuahkas

debian de hablar solamente la lengua miskitu.

Recuerdo, que en la casa, mis padres solo me hablaban en tuahka, pero cuando
llegdbamos cerca del cafiito que se llamaba Pilawas, me decia mi papa, desde
aqui no me hables en sumu delante de la gente, solamente en Miskitu. No
entendia por que me decia tal cosa, un dia le pregunté a mi papa y me dijo que
hacian eso por que los miskitus se burlaban de ellos cuando los escuchaban
hablar en sumu. (Entrevista con Maidela Penn. MAS Wasakin 2006)

Es por eso que los espacios donde se utilizaba la lengua tuahka eran bastante
reducidos, es decir solamente en la comunidad y en algunos casos so6lo en el hogar,
produciéndose de esta manera una situacion de diglosia clasica, donde la frontera

entre contextos hasta se identificaban por la topografia.

74



Hoy en dia todavia podemos afirmar que aun quedan restos de diglosia en la
comunidad de Wasakin y el centro urbano de Rosita ya que el espafiol continta siendo
la lengua que se utiliza para todas las gestiones en las instituciones administrativas, por
ser la lengua oficial de Nicaragua. A pesar de que se creé la iLey de lLengua (Ley 162,
1993), que decreta el uso de las lenguas indigenas en otros &mbitos, todavia un
mayangna que no hable espafiol, no puede tener mucho impacto en estos ambitos.
Ultimamente, la implementacion de politicas lingiiisticas conformes a esta ley hace que
el uso de las lenguas indigenas sea mas flexible dentro de las instituciones. También es

importante reconocer el avance que se ha tenido en cuanto al uso de las lenguas

indigenas vy étnicas en la educacién. Pero la ley no se puede cumplir plenamente hasta

que haya p—ej—problema—dela—falta—de-mayangna-hablantes calificados para ocupar
puestos institucionales.

Méas notable es el caso de las ceremonias religiosas, donde persiste la antigua

dominancia del miskitu. Aunque la lengua de la comunidad es el tuahka, sin embargo en
este espacio todo se desarrolla en la lengua miskitu, el sermoén, la lectura de la
Bibliabibliea, inclusive los nifios que van a la escuela dominical aprenden los textos
biblicos en Mmiskitu. La lengua miskitu es el que mas se usa también en todas las
actividades, reuniones, asambleas, conferencias de la iglesia Morava; la mayoria

hablan solo miskitu (Entrevista con Lucien Colman. Rev., de Wasakin. MAS 2006)

Yo me veo obligado a usar la lengua en miskitu, en la mayoria se sienten mal
cuando intento predicar la Biblia en sumu, por la misma cultura de uso de la
lengua miskitu. Es dificil hacerles tomar conciencia de esta situacion, al ver que
me puede crear algun problema con los lideres de la iglesia prefiero hacerlo en
miskitu. (Rev. Lucien Colman, MAS Wasakin 2006)

75



A veces, el reverendo opta por cambiar de cddigo linguistico durante el acto religioso.
Este cambio de cddigo no es comun, solamente se da cuando hay visitas en la iglesia,
de lo contrario la lengua franca es el miskitu, desde que inicia hasta que termina el
evento religioso. Pero aqui, el caso es que sdlo el pastor tiene el control de la lengua
y con toda la libertad puede cambiar de un cédigo sin tener la presion de parte de otro

hablante.

Sin embargo, como se ve del analisis de las secciones anteriores, hoy en dia la diglosia
estricta esta cediendo espacio como consecuencia de las politicas linguisticas a favor
del multilingliismo. No obstante, también es evidente que en la comunidad de Wasakin,
se mantiene el patrén linglistico que el miskitu es la lengua dominante y aparentemente

de mas prestigio, mientras que la lengua tuahka sigue siendo subordinado.

Ademas, el tuahka sufre una subordinacion doble, no sélo con el miskitu sino con el
mismo sumu panamahka (Ver figuraGrafica 1, seccion |1.5 de—arriba sobre
multilingliismo y cambio de cddigos). De esto se hablard con mas detalle en la seccion

6-11 abajo, sobre el papel de la escuela en el rescate de la lengua

Parece, pues, que el miskitu, a pesar de ser una lengua subordinada frente al espafiol,
continda siendo dominante frente a la lengua mayangna. También todo esto reduce el
prestigio / valor de ésta Ultima. Para el tuahka, esta situacién podria tener
consecuencias graves, existiendo la posibilidad de que no se pueda revitalizarla y que
por el hecho de que solo los adultos hablan la lengua tuahka no pueda recuperar su
condicion de lengua del grupo étnico de la comunidad. Sobre esto se hablara més en la

discusion (seccion 12, abajo).

Hoy en dia, entre la mayoria de los jovenes sumu tuahka de Wasakin, la conversacion
normalmente se desarrolla en miskitu. Muy poco se comunican en la lengua tuahka.
Cuando un mayangna-hablante panamahka les hace alguna conversacion los jovenes

76



que no hablan en sumu tuahka pueden contestarle en miskitu manteniendo la

comunicacion en las dos lenguas y se entendian_se-bien.

Dentro de las comunicaciones entre los jévenes se producen cambios voluntarios de la
lengua, estos rse_utilizan como una manera de darse aire en el miskitu, es como una
forma de estilo, usos de términos para enamorar a las muchachas, para hacer que los
dichos o chistes tengan mas gracias y como una manera de sobresalir dentro del
grupo. También se da ese cambio voluntario al miskitu cuando una persona tuahka esta
conversando en la lengua sumu y hay algo que quiere resaltar dentro de la
conversacion, eambian-almiskitt-como una manera de saborear lo que se dice, para

decirlo con mas gusto.

En una conversacion, con Gloria y la Dra. Freeland durante el espacio del almuerzo,
dia de la asamblea en Dibahil, la profesora Gloria expresaba que hay personas que

prefieren hablar més miskitu que el tuahka por que piensan que el miskitu es mejor.

Justina Eugenio, ella es tuahka, el hombre era tuahka (...) y en la casa solo miskitu
habla y hasta estos dias cuando llegan a jugar deporte los miskitos jovenes, ella
sale pues, yo lo miro, algo que ella, brilla ella, que cuando ella esta hablando miskitu
algo importante siente... diciendo a mis hijas, ;qué quiere esa sefiora?
(Conversacion entre Jane Freeland y profesora Gloria, Fenly Dibahil, Grabacion Nic.
06/05 Febrero BFRITAC 2006)

En esta situacion los hablantes multilingties utilizan los cambios de cddigo como un
recurso extra, para indicar actitudes, cambios de tono en la conversacién, como es el
caso de aquellos mayangnas panamahkas que son multilingiies funcionales, que hacen

uso de diversos cadigos segun sus necesidades, e intenciones.

77



96. Percepcion y rol de los padres, madres, en cuanto a la conservaciéon de la

lengua.

Una posible interpretacion de los hechos sociolinguisticos que he venido observando
viene de lo que Le Page {1993) llama el “mito genético” (Le Page 1993), o sea de la
supuesta relacion entre lengua y origen de las naciones, Como hemos venido
observando, muchos comunitarios, entre ellos los jovenes, nifios y una parte de los
adultos, no hablan el sumu tuahka, mientras que algunos nifios entienden pero no
hablan la lengua. En muchas familias los padres y madres no se preocupan por
transmitir la lengua a sus hijos e hijas, porque dicen que una vez crezcan y se hagan
jovenes la hablaran por el mero hecho que llevan la sangre tuahka (Entrevista —EN-
MAS Zacarias Angulo Dibahil 2006)

Existe otra creencia relacionada en las madres de familia tuahkas y panamahkas,
donde relacionan la identidad de los hijos con la maternidad, el embarazo-y-tiempo-de
permanencia—del-nifio—centa—madre. Durante las conversaciones con las madres de
familia, frecuentemente manifestaban que si un nifio nace del vientre de la madre, este
debera identificarse con el grupo étnico de la madre ya sea sumu, miskitu o mestiza.
(Asamblea comunitaria. Dibahil, MAS. 2006)

En el caso de las parejas mixtas, de madre mayangna y hombre mestizo, si la madre
es mayangna pues el niflo cuando nace serd mayangna. A esto obedece que las
madres y padres de familia creen que sus hijos por el hecho de llevar la sangre, no ven
la necesidad y preocupacién de ensefiarles la lengua el sumu Por lo tanto, dicen que el
hecho que alguien no hable la lengua no impide que opte por la identidad sumu-

mayangna, porque la relacién de consanguinidad los une a ese grupo.

78



Pero para la sociolinglistica, el que los nifios no escuchen el tuahka en la familia impide

gue lo vayan a aprender, y el que solo entiendan la lengua sin hablarla es una sefial de

que la-lengua-esta en peligro de desaparecer, interpretacion completamente opuesta a

las creencias de los comunitarios.

Algunos comunitarios/as citan, ademas, ejemplos de algunos jévenes que crecieron
hablando solo el miskitu. Pero cuando se les presentaron oportunidades de trabajo en
instituciones donde hablar la lengua sumu es un requisito de primera, estos jévenes
aprendieron a hablar la lengua, ellos solos sin ensefianza, por su propia cuenta y
voluntad. MAS Asamblea comunitaria Wasakin (2006)

6:210. El rol de las madres y padres de familia, en la conservacion de la lengua

Quizas por razones relacionadas a este ‘mito’, las madres y los padres de familia de la
comunidad donde se realizd esta investigacion no han demostrado actitudes de querer
asumir la responsabilidad de iniciar este proceso de transmision de la lengua de una
generacion a otra. Aunque durante las entrevistas y los talleres se adjudicaron
sentimientos de culpabilidad de que los nifios no estén hablando el tuahka, sin embargo
no presentan acciones concretas de trabajar de manera conjunta para el rescate de la
lengua.

Durante las conversaciones en las entrevistas y talleres, los comunitarios mostraron
interés en hablar la lengua tuahka en el hogar, pero mas alla de los compromisos y
planteamientos publicos de la preocupacién por la situacién que atraviesa la lengua, no
se ve un interés de iniciar o hacer por lo menos el intento para revitalizar la lengua,
usandola en los hogares. Después de una actividad donde se discute el asunto, todo
vuelve a su normalidad. Cada quien continda normal, hablando miskitu en los hogares.

79



Cuando se les pregunt6 a algunas madres y padres de familia ¢Quién puede ayudar a
resolver el problema de la perdida de la lengua?, ellos/as manifiestan una concepcion
gue el problema del rescate de la lengua sélo lo pueden hacer los que tienen cierto
nivel de escolaridad o estudiado. Consideran que por el -hecho de no tener un nivel

académico, ellas/os no pueden hacer nada por el rescate de la lengua tuahka.

Yo pienso que nosotras que no tenemos un nivel de estudio que no hemos
estudiado, no podemos rescatar la lengua, pero ustedes que ya pueden ...nos
explican lo que debemos de hacer, entonces nosotros las madres también
tenemos cosas que hacer, ensefiarles a nuestros nifios para que aprendan la
lengua tuahka-_(Entrevista N-Olga Ismael MAS Wasakin 2006, énfasis mio)

Creo que he encontrado obstaculos por que no hablo perfectamente bien la
lengua como un profesor cuando uno no tiene experiencia se complica su
ensefianza. Yo también como no domino bien, hablo mezclado el idioma asi que
es un obstaculo- (EntrevistaM, BRITAC S.M No 3 Warnel Lakwood, Wasakin,

enero 2006, énfasis mio),

En estas dos citaciones se percibe que muchos conciben a su rol como algo parecido al
gue desempenfian los docentes y que sera dificil que ellos como madres y padres de
familia puedan ser responsables por el rescate de la lengua. Entonces puede ser que
en un inicio cuando intentamos animarles a ensefar el tuahka a sus hijos, nosotros
mismos les estamos sugiriendo una tarea mas dificil; que la que realmente deben
desempefiar como padres y madres. Puede ser que por eso mismo consideren el

rescate de la lengua tuahka como una responsabilidad de las instituciones.

Una de las situaciones que se observa con relacion a los discursos y compromisos

publicos con la lengua es que posiblemente éstos tengan correspondencia con lo que

80



se ha venido analizando en el marco tedrico acerca del discurso esencialista de la
resistencia y las reivindicaciones de derechos indigenas, por contraste con el
comportamiento de los comunitarios, que posiblemente responda a una percepcion mas
‘natural’ o practica de proyectar identidades multiples y cambiantes segun las

condiciones o presiones sociales.

Es preciso analizar cémo estos padres y madres de familia que estan inmersos en una
situacion linglistica tan compleja, puedan enfrentar y superar estos obstaculos mayores
para el rescate de la lengua. Como hemos venido observando, los diversos procesos de
cambio social, productos de la modernizacion y la globalizacion, hacen méas urgentes la
supervivencia individual y comunitaria para los indigenas. Por la necesidad de acceder
a estudios superiores y espacios laborales, los jévenes se ven obligados a aprender
otras lenguas. Por otro lado, como mencionaba anteriormente, el uso de la lengua
indigena esta siendo reducido, y los jovenes ven al espafiol como la lengua para salir

adelante, v al miskitu como la lengua que ‘da estilo’. —vperPor ende el interés por

aprender la lengua sumu se hace mas remota.

Por otro lado se presenta el dilema de otros grupos de jévenes que no hablan la
lengua, pero estan concientes de que ahora esta cobrando valor en el mercado, como
requisito para el acceso a un empleo o a una beca, y porque son objeto de burla por
parte de los que si hablan la lengua, sobre todo los panamahka. Ahora culpan a sus
padres y madres por el hecho de no ensefiarles a hablar la lengua del grupo étnico, y
en algunos casos consideran que hasta podrian perder ciertos espacios de derechos
como sumu mayangnas. (Asamblea comunitaria de Dibahil, MAS-BRITAC, febrero de
2006)

Algunos comunitarios, como ya vimos arriba (seccion 8, arriba5:1), viendo estas
oportunidades han aprendido la lengua y en la actualidad ejercen el trabajo de

docentes, técnicos en las escuelas bilinglies asi como en las oficinas de los programas

81



de educacion bilingie. - En muchas entrevistas, los padres mencionan este tipo de

motivacién econémica para recuperar la lengua

Retomando lo antes mencionado en esta investigacién, existen fuerzas mayores de
caracter socioecondmico, politico cultural y linglistico tales como la histérica
jerarquizacion de las lenguas en la sociedad nicaragiiense, que hacen mas dificil lograr
un cambio en cuanto la recuperacion de la lengua tuahka. En cuanto a esto, el que la

lengua tenga valor en el mercado de trabajo podria ser un factor de cierta importancia.

6:311. El —Ppapel de la escuela en la revitalizacién de la lengua tuahka “ ( con formato: Numeracién y vifietas

La escuela es uno de los espacios donde se deberia apoyar el rescate y la ensefianza
de la lengua tuahka. El PEBI dentro de ideales interculturales manifiesta el respeto a las
diferentes culturals tomando como paradigma la interculturalidad y dentro de los
objetivos plantea la ensefianza y escritura en las lenguas de los pueblos. Sin embargo
se presentan situaciones contrarias a lo que se espera de una escuela bilingtie en la
comunidad

Los docentes son en su mayoria tuahka, solamente hay un panamahka, sin embargo
durante el desarrollo de los contenidos de clase el plan de estudio del Programa de
Educacion Intercultural Bilinglie (PEBI) solamente establece que se utilice el tuahka
durante un periodo de 99-noventa_minutos. Después de este momento he observado
que todo transcurre en la lengua miskitu, los docentes entre ellos solo platican en
miskitu, los nifios juegan utilizando la lengua, miskitu durante todo el dia. Como me
dijo una madre tuahka:

82



La mayoria de los maestros son tuahka, pero solo hablan en miskitu, no entiendo
por quée hacen eso, a veces pienso que les da pena hablar tuahka. (Entrevista con
Olga Ismael MAS Wasakin 2006)

El otro fendbmeno que se da, por lo cual se agudiza mas el problema de rescatar la
lengua sumu tuahka, son los materiales de ensefianza. Todos estan elaborados usando
la variante linglistica panamahka. En el marco del proyecto de fortalecimiento de la
educacion intercultural bilingtie en la costa caribe FOREIBCA, un proyecto con fondos
de gobierno de Finlandia se inicio la elaboracién de textos en la variante tuahka para los
primeros grados, sin embargo, el ministerio de educacion de Rosita no ha aceptado el
uso y validacion de estos textos, cuando se debi6 validar fueron excluido justificando no
tener en manos los materiales, negando de esta forma el derecho linguistico de los
tuahkas. Los comunitarios protestan de manera muy enérgica por que consideran que
asi se intenta desaparecer a los tuahka imponiéndoles el panamahka, en vez de que los
textos estén elaborados en tuahka_ -(-Asambleas comunitarias MAS; v BRITAC 2006)

Al respecto el reverendo de Wasakin, de la etnia sumu-mayangna hablante de la

variante panamahka dijo:

Hay que evitar imponer una lengua como el caso del panamahka, eso si
afectaria en grande a los tuahkas, se vera como una mala intencién de
desaparecerlos. (Entrevista con Rev. Lucien Colman MAS Wasakin 2006)

Los comunitarios tuahkas consideran que el PEBI no esta contribuyendo al rescate de
la lengua por que todo se esta haciendo en panamahka. Por otro lado la composicion
del equipo técnico del programa en su mayoria son mayangnas panamahkas,
solamente hay dos mayangnas sumu tuahka. Sin embargo hasta ahora no se ha visto
ninguna accién concreta por parte del PEBI como institucion a favor del tuahka. Los

tuahka practicamente se dedican a hacer lo que los panamahkas orientan, no pasan de

83



visitar los centros cuando hay viaticos y si no hay permanecen en las oficinas. Méas alla
de esto no hay nada. Han pasado muchos proyectos de apoyo a la Educacion
Intercultural Bilingtie (EIB) sin embargo las oportunidades de trabajo para los tuahkas

han sido casi nulas, por que solamente se contrata a personal panamahka.

Yo pienso que uno de los problemas es el PEBI. En esa oficina, que esta en
Rosita como sabes todos los que trabajan alli son de etnia panamahka, hay
gente preparada de la etnia tuahka y no les dan espacio para que
trabajen.(Entrevista N-Maidela Pen MAS Wasakin 2006)

El trabajo mas grande que hace el PEBI es mas en panamahka, y no se ha
profundizado en el tuahka, existen sus diferencias entre las dos variantes, si
hablamos de rescate, estan en todos sus derechos de tener una educacién en su
propia lengua, tener su propia oficina para que puedan elaborar sus materiales

como diccionarios, trabajar —en equipos para la elaboracion de los textos.

(Entrevista L. Coleman MAS Wasakin 2006 -panamahka-hablante)

Sin embargo cabe sefialar que se han producidos cambios en la coordinacién del PEBI
Mayangna en el municipio de Rosita, actualmente esta asumiendo la direccion del

programa una profesora tuahka_bien calificada en lingiistica y miembro del equipo de

linguistas formado con la Dra._Elena Benedicto. Esto abre la posibilidad y la confianza

de equilibrar el trabajo de la educacién bilinglie en las comunidades tuahka en cuanto la
atencién a la poblacién tuahka, incorporar a personal tuahka capacitado en el equipo
técnico y en la misma elaboracién de los textos en la propia lengua tuahkas.

La otra situacion que se produce en la escuela es el enfoque que se le da a la
ensefianza de las lenguas, y el uso de los conceptos ‘lengua materna’, ‘primera lengua
(L1) y ‘segunda lengua’ (L2). Segun las orientaciones del PEBI la ensefianza debe

comenzar en la “lengua materna”, que se supone es el sumus, siendo éste el idioma del

84



grupo étnico, para luego pasar a la ensefianza del espafiol como segunda lengua-. En
el discurso del PEBI, ‘lengua materna’ y ‘segunda lengua’ son términos que indican

técnicas de ensefianza dentro de la metodologia bilingiie, v ademas se supone sin

cuestionar que ‘lengua materna’ y ‘primera lenqua’ son sinénimos.

Sin embargo esta situacion no concuerda con la realidad linguistica de algunas de las
comunidades sumu, en especifico comunidades sumu tuahka como Wasakin. Ahi,
como hemos visto, los nifios practicamente solo estan hablando miskitu. Es decir que su
primera lengua (L1) es el miskitu. Sin embargo se les ensefianza en sumu ya sea
tuahka o panamahka, como si fuera su primera lengua o lengua materna. Esto complica
el proceso de aprendizaje de los nifios. En tal circunstancia dificilmente se podra
entender coemo se puede iniciar el proceso de rescate de la lengua desde este

programa.

Yo quisiera que los docentes también impartieran la lengua tuahka, que nuestros
nifios que estan naciendo dominen bien el idioma tuahka, muchos nifios no
hablan tuahka, algunos estan hablando pero panamahka. (EMNntrevista Maidela
Pen MAS Wasakin 2006)

La situaciéon del PEBI es bastante complicada; se podria hacer una tesis solamente
sobre ella, especialmente en cuanto al sumu-mayangna. Sin embargo, para cerrar este
apartado quiero reflexionar acerca de tres elementos que considero como muy

relevantes para el rescate y revitalizacion de la lengua tuahka.

Un contexto multilingle y multicultural como es el caso de Wasakin y otras
comunidades tuahka, donde los esfuerzos de la escuela y |la familia (el hogar) estan
desligados, presenta problemas realmente dificiles para el disefio de un programa
bilinglie. El planteamiento actual del PEBI va dirigido hacia la ensefianza de dos
lenguasidiomas: el sumu L1 y el espafiol, L2. En el caso de comunidades mono-étnicas

85



todo funciona sin problemas. Pero en comunidades como Wasakin, es necesario
proponer otro plan de estudios. Por ejemplo, una posible solucién seria ensefiar el
tuahka como segunda lengua a los que no la tienen ya. Este tipo de solucion esta
siendo adoptada en las comunidades ulwa, garifuna y rama, que tienen problemas

parecidos, (Freeland 2004)

Sin embargo en el caso de Wasakin y otras comunidades donde los nifios tienen como
primera lengua el miskitu, no ha sido posible que se inicie la ensefianza en miskitu
como primera lengua, porque el PEBI estipula que en la RAAN esas primeras
ensefianzas se den en la lengua originaria de la comunidad, la con la cual se identifican
como grupo étnico. En el caso de las comunidades mayangnas, ademas, el PEBI

considera gue reconocer al miskitu como primera lengua seria como ceder espacios

linglisticos en las comunidades que histéricamente se ha identificado como sumu. Por

eso no es posible ensefar el tuahka la como una segunda lengua,.

Por tales motivos es preciso trabajar de manera conjunta entre la comunidad, la
escuela, y el PEBI, para definir politicas linglisticas y planes de estudio basados en
objetivos concretos que realmente correspondan a las realidades linguisticas y
sociolinguisticas y se encaminen al rescate de la lengua. De lo contrario se podran
elaborar textos en la lengua tuahka, podran haber politicas linguisticas a favor de la
ensefianza de la lengua tuahka dentro del PEBI (tal como se ha resuelto en el Consejo
Regional), se podra organizar un equipo técnico tuahka dentro del PEBI. Sin embargo,
mientras estos programas no se basen en una comprension de la situacion
sociolinguistica de la comunidad, y en un trabajo en conjunto con los comunitarios, el
rescate de la lengua tuahka en la escuela se vera remota.

7#12. Discusion

86



Esta investigacion revela lo complejo de la situacion en la comunidad de Wasakin en
cuanto al el rescate de la lengua. Y es seguro que este fenémeno debe de suceder en
otras comunidades sumu-mayangna tuahka por lo que he escuchado a otros

comunitarios expresar lo mismo

Un elemento clave aqui es la situacion de la jerarquia linglistica en esta comunidad y
en otras: el prestigio del miskitu, y la desvaloracion consecuente del tuahka, no
solamente frente al miskitu, sino también frente al panamahka. Ademas, esta Ultima

subordinacion ha sido reforzada hasta la fecha por el PEBI.

Parece que los padres de familia estan viendo la situacidon de la recuperacion de la
lengua como responsabilidad de las instituciones que trabajan la cuestién, como el
Ministerio de Educacion, el PEBI, URACCAN, y las organizaciones comunales. Esto
puede ser porque los padres de familia, como observamos arriba, interpretan la idea de
“ensefar” como algo parecido al proceso de ensefianza de la lengua en la escuela, y no
como parte de la comunicacion normal familiar.. Sin embargo, si no existe un trabajo
coordinado entre las instituciones y la comunidad, por ejemplo, entre escuela y familia,

no sera posible la revitalizacion de la lengua tuahka.

Haciendo una reflexién de la situacion en que se desarrollan los cambios linglisticos en
la comunidad sumu-mayangna de Wasakin, se debe tomar en consideracién como
punto de partida una accion directa de los padres y madres de familia, iniciando el
aprendizaje de la lengua desde adentro del hogar, con sus hijos, para luego discursar y
abordar la problematica en la comunidad. Pero también es de suma importancia que se
desarrollen actividades —de concientizacién-divulgacién acerca de coemo rescatar la

lengua, proporcionarles conocimientos basicos sin culparles por todo.

Pero aqui tenemos que tener en cuenta ciertas creencias de la comunidad, que pueden
obstaculizar o disminuir el esfuerzo por parte de las madres y los padres de familia para

87



mantener la transmision de la lengua de generacion en generaciéon. Me refiero aqui al
llamado ‘mito genético’ que prevalece en la comunidad de Wasakin, y en otras
comunidades donde hemos hecho el trabajo de investigacién del BRITAC, muy
arraigado a las creencias en cuanto a la identidad y el aprendizaje de la lengua en la

edad juvenil y durante la etapa inicial de la vida del nifio y la nifia.

Por lo tanto, de acuerdo a los resultados de esta investigacién, se ve un panorama
bastante complejo en la comunidad de Wasakin, y por ende respecto al rescate de la
lengua. En tales circunstancias no es nada sencillo y es mas gue probable segure-que
este fendmeno debe de suceder en otras comunidades sumu-mayangna, tanto tuahka
como panamahka, que estan atravesando problemas parecidas de desplazamiento de
la lengua originaria.

Ya que el tema de este estudio es ‘identidad y cambio linglistico’ ahora es necesario
examinar las implicaciones para la identidad del proceso de desplazamiento del tuahka

por el miskitu en Wasakin que se ha examinado aqui.

Como vimos en el capitulo sobre el marco teérico, en los Ultimos afios, el tema de la
identidad se ha debatido mucho en las ciencias sociales. Este debate responde a los
efectos producidos en grupos étnicos por el contacto interétnico, que ha dado origen a
un sin nimero de situaciones y procesos de transculturacion, a como lo llama Gurdian
(2001).

En el contexto de comunidades sumu-mayangna como Wasakin, este estudio
etnogréfico refleja los cambios que esta comunidad ha experimentado en cuanto a sus
relaciones con los miskitu, cambios que se han acelerado en los uUltimos cincuarenta
afos, desde que se aument6 este contacto a raiz de las actividades mineras en la zona.

También refleja las complejas consecuencias linguisticas de estos cambios.

88



En cuanto a los efectos de estos cambios en su identidad étnica, vale examinarlos
desde las dos perspectivas tedricas sobre la identidad que examiné en el marco tedrico:

Lla constructivista y la esencialista.

Por un lado se podria interpretar como algo perfectamente natural que los comunitarios

de Wasakin vayan construyéndose una identidad mas amplia v flexible como respuesta

a las presiones y oportunidades que han experimentado, y que utilicen diferentes

lenguas para expresar las identidades-de-varias diferentes facetas de esta identidady

Podemos decir, que con mucha naturalidad van expresando diferentes aspectos de esta
identidad segun las circunstancias, y que por lo tanto algunos pueden identificarse
como mas sumu tuahka, o mas Mmiskitu. Sin embargo se observa una preferencia por
inclinacién-mas-hacia-el miskitu-cemeo-prefereneia-, en la mayoria de los comunitarios.

Normalmente cuando no se les cuestiona sobre su identidad todo transcurre

naturalmente, baje-una-naturalidad—Tode con relacion a la flexibilidad de la identidad
gue experimentan. ;—eEste seria una la—interpretacién constructivista de su

comportamientogue-examinames.

Por otro lado, el mismo comportamiento se podria interpretar bajo |a perspectiva

esencialistaun—principio—constructivista, como la que parecen tomar los panamahkas.
Como va examiné —los sumu tuahka de la comunidad de Wasakin— son objeto de

fuertes criticas y burla por parte de los panamahkas, por el hecho de considerar que se
estan volviendo mas miskitu, por que se supone que, hablando mas el miskitu, ‘son’
mas miskitu. A los panamahkas, eso les hace pensar que los tuahkas estan perdiendo
la identidad con la lengua, y-su-identidad-ya que; los panamahkas consideran, que si se

pierde la lengua, también se pierde la identidad.

89



Eso nos indica, que los panamahkas adoptan ciertas interpretaciones de la perspectiva
esencialista, y por ello consideran que sus praacticas culturales y lingiisticas son mas
auténticamente mayangna en comparacion con los tuahka. Es probable justificar, que la
actitud de los panamahkas sea como una manera de darse mas valor o prestigio frente
a los tuahkas. Esta actitud esencialista de los panamahkas; empieza a crearles ciertas
dudas -a los tuahkas sobre la autenticidad de su identidad étnica, les hace sentirse
confundidos en cuanto a la etnia al cual pertenecen, porque desde esta perspectiva
tienen que escoger ‘digitalmente’_(Eriksen 1996), ser o esto o aquello, cuando como

vimos, en la practica manifiestan una identidad mas mixta.}

AunguepPor otro lado, queda claro que los sumu-mayangna Ftuahkas de Wasakin, en
medio de todas -las tendencias y presiones de cambio que viven, quieren continuar
siendo sumu-mayangna. Esto esta posiblemente motivado, como vimos, por varios

intereses dentro de los cuales sobresalen, tener acceso a un empleo y a una beca.

Ademas, si analizamos la perspectiva esencialista sobre la identidad, esto afecta en
gran parte a los sumu tuahkas de la comunidad de Wasakin. Por un lado, les crea
dificultad frente a los demas, pero por otro lado necesitan hacer uso del mismo, cuando
se trata de reclamare es-de-derechos en el marco de las reivindicaciones historicas,
como la tenencia de la tierra. Entonces —ycuande-es necesario sienten-ta—necesidad
reafirmar su identidad historica como sumu-mayangna como parte de la construccion de

la—una ‘nacién’_mayangna, basada en eeme-un concepto de unidad étnica grupal.

Puede ser que el-su entusiasmo publico por rescatar su lengua también sea una
expresion de este discurso esencialista, que se pierde al resumirse la vida y la

expresion en la practica de sus identidades mas mixtas, o multiples.

Finalmente, pues, en la situacion de los sumu tuahka de Wasakin, nos encontramos

frente a un dilema, con relacién al discurso y las practicas diarias. Por lo tanto aun no

90



se puede llegar a una conclusion de la realidad exacta del fenémeno de la identidad y
los cambios de la lengua en la comunidad de Wasakin, por lo cual sera necesario otro

tipo de investigaciébn mas minuciosa y con mas tiempo.

V. CONCLUSIONES

91



1. Evaluacion de: franqueza, flexibilidad, explicacion, proceso de la investigacion,
comunicabilidad, reflexivilidad.

Durante el proceso de gra—mi investigacion es-tuve cierta confianza por el hecho de
haberme considerado afortunado de realizarla —mi—inrvestigacién—en una comunidad
sumu-mayangna tuahka de Wasakin, por muchas razones. ;—pPrimero porque he
establecido ciertas relaciones de amistad y trabajo con muchas gente de la comunidad,
porgue elhablar-hablaba la lengua sumu mayangna, porgue me daba eltenermucho
tiempo de—para visitar la comunidad, apoyarlos y participar con los jovenes en
encuentros deportivos. Esto me hacia sentirme que tenia mucha garantia de conseguir

la informacién que yo necesitaba.

En mi mente, pues, pensaba que no encontraria eciertes—obstaculos para la

investigacion.

Ademas, per—gue—considerabae que el tema de mi investigacion era de suma

importancia para las y los comunitarios, v eso resulto ser cierto. Sin embargo, auhgue

la-verdad-era-gue-sipero-de-repente-estando en la practica me di cueanta que algunas

de mis tener-ciertas-nociones preconcebidas no siempre resultaban a como uno sme lo

imaginaba.

Para-mMi trabajo de campo este-fue una gran experiencia por-que me encontré con
otras realidades culturales y lingliisticas en la comunidad que de momento me hicieron
sentirme senti-algo frustrado, por que las cosas no eran tal a como me imaginaba de
faciles;. Por ejemplo, me di cuenta de que a pesar de que mi tema era de importancia
para los entrevistados, ellos tenian habian-ciertas resistencia en abrirse y contarme lo
gue pasaba, por mucho gque ;—porto—gue—mas—intentarae al inicio de—dar las
informaciones necesarias del por quée y para quée estaba haciendo esta investigacion,

v lo perle-gue-mas-lo-relacionarae con mi trabajo institucional en cuanto el rescate de la
lengua en peligro de extinciol

92



Asi pude Pude-experimentar des-cosas,-que para el nermalmente-come-investigador de
su propia cultura la confianza puede llegar a ser una pedemes-caerenta-trampa. —ta
eonfianza—_ Por ejemplo, con respecto a mi percepcidn que todos hablabamos el sumu,

mme di cuenta de que cuando yo conversaba con las personas de temas que no venian

al caso-, de cualquier otra cosa, me platicaban muy contentos, hasta me hacian bromas
y nos refamos. -pPero cuando empecé a abordar la tematica de la investigacion, me-gi
cuenta—gue-la gente empezabar a cuestionar —gue-por quée yo siendo un panamahka,
hablante de otra variante, lengua-haciia ese trabajo de investigar |a pérdida de el-per
gue-se-estaba-—perdiende-la variante lengua—tuahka, ya que decian que nosotros los
panamahkas éramos los causantes de que el tuahka dse perdiera, ya que al

imponérseles se-les-estaba-imponiende-la variante panamahka a través de la escuela,
se les cerraba la oportunidad a los tuahkas.

Aunque yo no me sentia culpable por las acusaciones por-que no trabajaba para la
institucién que ellos acusan trataba de explicarles y aclararles maas acerca del trabajo,
entonces accedia a brindarles informacién. Por otro lado, desde un inicio como parte

de la ética de un investigador queria evitar en todo momento imponer mi_propia

perspectiva

Ademés, como mencioné en la introduccién a esta tesis, Aaunque yo era sumu

mayangna, pero no swmu-tuahka, esto también marcaba ciertas diferencias, el no vivir

en la comunidad, el trabajar en una instituciéon. tTodo eso les hacian a los comunitarios

93



También encontré gue el ‘hablar la misma lengua’ no era tan sencillo como habia

imaginado. Cuando elaboré las preguntas de los instrumentos que estaba utilizando, lo

hice en espafiol. Sin embargo cuando traducia las preguntas al sumu, lo hacia a la

variante panamahka. Esto hasta cierto momento me complicaba un poco el proceso,

por el hecho gue en la lengua sumu mayangna no existen ciertos términos técnicos

como en el espafol, y mucho menos en la variante tuahka por que casi no se usa en la

escritura de documentos y otros trabajos. Es mas, aunque yo hablaba el sumu algunos

entendian poco panamahka. Esto me obligaba a hacer uso de las formas de

comunicacién _no verbal, de los gestos, movimientos corporales para que me

entendieran bien las preguntas que les hacia. Es por eso que en algunos casos me

tocaba repetir hasta dos veces la pregunta.

Aungue—ecen—aAlgunos con quien platicaabaames sobre el-temas del momento
empezaban a contarme ciertas anécdotas de algo que pasoe saliendo fuera del tema.
sSin embargo trate siempre de conducir la entrevista tratando de lograr lo que me
proponia en cada entrevista, encontrar los resultados que esperaba, no los paraba a los
entrevistados, sino gque pere-me encauzsaba en ser maas flexible escuchandolos, pero

también—siempre tratando de continuar con el tema de la investigacion;. —sSentia que la
primera experiencia con el primer entrevistaddo me permitié tener mayores elementos
y topicos que me permitia enriquecer las preguntas en la proxima entrevista, o que

esto-me permitia conseguir mayor informacion.

gue pensaba que sen-eran experiencias que los superaba rapidamente, por lo tanto de

94



momento una vesz que terminaba una entrevista hacia un autorreflexion y me decia en

quée fallée, queé me hizo falta, donde me excedi.

A pesar de encontrarme con este tipo de situaciones, en mi mente estaba optimista por
gue pensaba que sen-eran experiencias que los superaba rapidamente, por lo tanto de
momento una vesz que terminaba una entrevista hacia un autorreflexion y me decia en

quée fallée, queé me hizo falta, donde me excedi.

A pesar de eso sentia alivio por que yo sentia que al final estaba consiguiendo la
informacion y los entrevistados al final entendian maas de la problematica, era como
una situacion de aprendizaje mutuo;. eEso me satisfacia que finalmente ambas partes
estdbamos encontrandonos con la verdad de la situacion.

Porgue-cCasi siempre después de la entrevista, de manera informal reflexionabamos
del problema y me preguntaban cecmo podiamos hacer para resolver ciertas dudas;.
eEso me reconfortaba como investigador, por que también desde mi parte como sumu-
mayangna sentia que estaba contribuyendo a la causa de una comunidad sumu-
mayangna.

-En fin sentia que ambos en nuestra conversacion ibamos encontrando topicos de
interéeses comuenes, encontrando la realidad posiblemente oculta por no haberla
investigado antestla.

_Por-que a veces sucede algo, estaa un problema-,- pero si no lo investigamos -eso no
dice nada, por tanto no podemos comprender el fendmeno por maas que estée cerca
de uno, o sea parte de la vida cotidiana, si_no podemos gue-nro-se-pueda-entender las
partes que integran ese fendmeno. —y-Esto es lo que vivi como una grandiosa
experiencia, por un lado la honestidad, la libertad de expresar libre, el respeto y por otro
el ser objetivo durante del proceso de investigacion, balance es imprescindible para &

una investigacion_de este tipo.

95



2. Evaluacion de: preguntas de trabajo, objetivos e hipotesis de trabajo.

Desde un inicio cuando tomée la decision de seleccionar mi—€l tema para—de mi
investigacion de tesis, senti que era el momento de poner en practica algo por el cual
durante mis jornadas laborarles y durante mis visitas de trabajos en las comunidades
sumu-mayangna tuahka me inquietaba. Tenia ;—era—una curiosidad de—por peder
investigar el por queé en las nueve comunidades sumu hablantes de la variante
linguistica tuahka los nifios y los mismos adultos que hablan el sumu, cuando estan
solos entre ellos estaban—hablaban nde—solamente miskitu, v en otros casos

la lengua de comunicacion es-era el miskitu.

Es a partir de esas experiencia de visita y reflexion gue siempre pensaba en una
pregunta “;“Céemo la perdida de la lengua y los contactos con otros grupos étnicos
afecta a la identidad de las comunidades sumu?” Cuando iniciée la maestria yo ya
estaba casi seguro de mi tema por la duda que me causaba y porgue como miembro de

la etnia, para mi era dificil de-entender esa actitud por parte de los comunitarios.

En mi mente pensaba tantas cosas, cada vezs que me ponia a pensar sobre esa
situacion y cada vezs que presenciaba esa situacion con personas que yo sabia que
hablaban el sumu, se me veniian muchas hipétesis al respecto;: /sSeriaa que el hecho
de casarse o juntarse con los miskitu estaba ocasionando esta situacion, es decir los
matrimonios mixtos;? ¢ Seria que el contacto de estas comunidades con poblaciones
miskitus durante |la época de las compafiias mineras explicase tuve-gue-ver-por gue el

cual-se estaba perdiendo la lengua;? ¢ Sseriaa que la religion mMorava habia influido
en esto, v gue por eso gue-los sumu mayangna tuahka se avergonzaban de hablar la
lengua? ;- Ttenia muchas interrogantes y por tanto esperese-gue-al inicio practicamente mi pregunta

antropoldgica la teniia casi definida.

96



Sin embargo durante el desarrollo de la investigacion, como a mediados del proceso , a
raiz de resultados preliminares, me di cuenta que algunas de mis hiposetesis no estaban
funcionando, que habian otros factores -que estaban incidiendo en la pérdida por gue

los comunitarios de su lengua tuahka, estuviesen—perdiende—la—lengua,—factores

histéricos, movimientos migratorios, la movilidad de los comunitarios de entrada y salida

de la comunidad, aunque sii las relaciones mixtas resultaban ser uno de los factores

que si estaban influyendo en la perdida de la lengua, pero solo uno entre varios.

Esa experiencia, me sirvié para reflexionar que en una investigacion antropolégica, no
siempre las hipétesis que uno se plantea resultan ser_la mas acertada ya que cuando
empiezas a obtener ciertos resultados te das cuenta que tus hipétesis van cambiando

pues-en algunos casos es necesario modificarlasvarian, durante el proceso e inclusive

al final de la investigacién. De esta manera dando mas pistas para un trabajo de

investigacion mas profundo.

97



cultura estudiada.

3. Evaluacion de: aportes de la investigacion al conocimiento de la realidad y la

cultura estudiada.

Esta investigacion es de caracter antropolégicoa y con enfoque sociolingliisticao. Creo

que —a-traves-de-la-investigacion—aporta algunos hallazgos acerca del fenémeno del

desplazamiento de la lengua en una comunidad determinada, Wasakin, de un grupo
determinado, a-ta—realidad-de-la—cultura—del pueblo sumu tuahka, ya que -les-hallazges

ya-gue-se trata de la primera investigacion antropologica_y etnografica sobre este tema
con este grupo. También fa-eual-aporta a la antropologia el-un estudio denso acerca de

la relacion compleja entre de-la identidad y de-la lengua, v constituye -ceme-un primer
paso en la exploracion de esta de-examinartas—relacionrelacion, y una base sobre la
cual se podria sequir investigando el asunto.es-eemplejas-gue-se-dan-entre-la-identidad
ylalengua de un determinado grupo

Asi también a—través—de—esta investigacion contribuye un estudio de caso a la

exploracién de se-trata-de-explorartas-tendencias-y-cambios-entre-la relacién que existe
con laidentidad y lalengua, tema muy debatido en la sociolinguistica. Aqui Fenémeno-gue-se ha

estudio este fendmeno desde la propia comunidad que actualmente pasa por un

98



proceso de desplazamiento de lalenguay cambios de identidades+adtiples. Siendo este un primer
paso en la investigacion etnografica con enfoque sociolingliistica, a manera de
seguimiento a esta investigacion seria interesante observar mas detenidamente el
comportamiento linguistico sobre todo en cuanto a los cambios de cddigo para

comprender mejor la relacién entre el discurso y el comportamiento.

99



100



101



102



V. BIBLIOGRAFIA

Alzate Alvarez Dolores Maria (2001). Informe de la Segunda Salida de Campo.
Programa de Reforzamiento de las autoridades comunitarias en la Costa Atlantica de
Nicaragua. Municipio de Bonanza y comunidades Mayangnas, RAAN. Managua —

Managua.

Archer, David y Cottingham, Sara (1996) The REFLECT Mother Manual: A new

approach to adult literacy. Regenerated Freirian Literacy through Empowering

Community Techniques. Londres: ActionAid.

Bronislaw Malinowski (1884-1942) citado en citado en Alvarez Dolores Ma. Y Grumberg

Bell, Charles Napier (1862). Citado_en Von Houwald, Gétz (1984) (2003 [1990])

[COn formato: Sin Resaltar

Mayangna: Apuntes sobre la historia _de los indigenas sumu en Centroamérica.

Contribuciones a la etnologia centroamericana. Managua: Fundacién Vida. (Traduccién

del la edicién en aleman, Museo de Etnologia de Hamburgo, Vol XIX, 1990. = Libro.

Cardoso de Oliveira, (1992), ‘Un concepto antropoldgico de la identidad’, En: Cardoso
de Oliveira (1992) Etnicidad y estructura social. México: CIESAS, Capitulo 2, pp. 43-61.

Conzemius (1932)- citado en Von Houwald, Goétz (1984) (2003 [1990]) Mayangna:

Apuntes sobre la historia de los indigenas sumu en Centroamérica. Contribuciones a la

103



etnologia _centroamericana. Managua: Fundacién Vida. (Traduccién del la edicién en

aleméan, Museo de Etnologia de Hamburgo, Vol XIX, 1990. = Libro,

Dolores Green, Ronas (1985)

------- (2004) Autobiografia de un pequefio gigante, Wani 39: 6-24.

Erantz, Martin y Frank, Eloy (comp.) (2001) Historia oral del pueblo mayangna.

Managua: FOREIBCA/IPILC/URACCAN.

Eriksen, Tomas (1996) Ethnicity and Nationalism: Anthropological Perspectives.

London: Pluto Press.

Ferquson, C. (1959). “Diglossia”. Word 15, 325-40.

Fishman, Joshua A (1991) Reversing Language Shift: Theoretical and Empirical

Foundations of Assistance to Threatened Languages. Clevedon, Avon: Multilingual

Matters.

Freeland, Jane (2003) Materiales de Apoyo para la Formacién Docente en Educacién

Intercultural. Tomo 2: Lengua. Managua: IPILC-URACCAN/ lbis-Kepa-Terra Nuova.

104

[Con formato: Espafiol (Nicaragua)




——————— (2004) La educaciéon intercultural-bilingile y su relacién con las practices
interétnicas, Wani 39: 25-44.

Geertz Clifford (1973) citado en Alvarez Dolores Ma. Y Grumberg Jorge 2004,
Propedeutico MAS,URACCAN Bilwi R.A.A.N.

Gomez Saurez, Agueda (2003). Movilizacién Politica Indigena en las Selvas

Latinoamericanas._Los tawahka de la Mosquitia Centroamericana. Editorial Plaza y
Valdés S.A. de C.V. México.

Green, Thomas (1996) Perspectivas demograficas e histéricas del idioma y el pueblo
ulwa, Wani 20: 22-37.

——————— (1997) Neologismo en el idioma ulwa (Sumu meridional), Wani 21: 41-43.

Gumperz, John (1982) Discursive Strategies [Estrategias discursivas] . Cambridge:

Cambridge University Press.

Gurdian, Galio (2001) Mito y memoria en la construccién de la fisonomia de la

comunidad de Alamikangban. Disertacién Doctoral sin publicar, Universidad de Tejas,

Austin.

Hale, Ken (1991) El Ulwa, Sumu Meridional: ¢,Un idioma distinto? Wani 11: 27-50.

Hale, Ken vy Elena Benedicto (2004) Sumos, mayangnas, tuahka, panamahka, ulwa?

Lengua e identidad étnica, Wani 38: 6-24.

105



Hurtado de Mendoza, Luis (2000) Identidad cultural mayangna en Nicaragua. Managua:
Sociedad & Ambiente.

(Presentacion por el autor de su libro del mismo titulo), Wani 30: 60-66.

Ismael, Neddy y Dolores, Alberto (2004) El poder tradicional del sindiku sumu en las

comunidades de Wasakin y Fenicia del rio Bambana en el municipio de Rosita 1940-
2002. URACCAN: Tesis de Licenciatura.

Jamieson, Mark (2001) Miskito, sumo vy tungla: Variacién lingiistica e identidad étnica,

Wani 27, pp 6-12.

Lehmann (1910) citado en Von Houwald, Gotz (1984)
(2003 [1990]) Mayangna: Apuntes sobre la historia de los indigenas sumu en

Centroamérica. Contribuciones a la etnologia centroamericana. Managua: Fundacion

Vida. (Traduccién del la edicién en aleman, Museo de Etnologia de Hamburgo, Vol XIX,
1990. = Libro

Le Page, Robert B (1993) ‘Conflicts of metaphor in the discussion of language and race’

[Un conflicto_ de metéaforas _en la discusion de lengua y raza] en Ernst Hakon Jahr

(comp.) Language Conflict and Language Planning, Berlin/New York: Mouton de
Gruyter, pp. 143-164.

106

[Con formato: Sin Resaltar




Little, Paul (2000). Citado en Pezzi Pablo Juan, Chavez Gardenia y Minda Pablo (1996)
Identidades en construccién. Quito Ecuador. Ediciones Abya Yala.

Modood, Tarig (2000) Anti-essentialism, multiculturalism, and the ‘recognition’ of

religious groups [Anti-esencialismo, multiculturalismo, y el ‘reconocimiento’ de los

grupos religiosos], en Kymlicka, Will y Norman Wayne (comp) Citizenship in Diverse

Societies [La ciudadania en las sociedades (étnicamente) diversas] Oxford: Oxford

University Press, 2000, pp. 175-195. [Primera seccién sobre anti-esencialismo

traducida al espafiol por Jane Freeland]

Norwood, Susan (1985) Bilinglismo en la Costa Atlantica ¢;De dénde vino y adénde va?
Wani 2-3: 14-26.

------- (1993) El sumu, lengua oprimida, Wani 14: 53-64.

Offen, Karl (1997) Interpreting the Mayangna past: the view from Wasakin, Northeastern

Nicaragua. [Interpretando el pasado mayangna: la vista desde Wasakin, en el noreste

de Nicaragua]. Ponencia presentada en el 93 Congreso Anual de la Asociacién de

Geografos Americanos, Fort Worth, Texas. [Traduccion libre de la segunda seccion por

J Freeland]..

Rizo, Mario (2003) Materiales de Apoyo para la Formacion Docente en Educacién
Intercultural. Tomo 1: Cultura. Managua: IPILC-URACCAN/ Ibis-Kepa-Terra Nuova.

Smutko, Fr Gregorio (1996) La Presencia Capuchina entre los Miskitos 1915-1995.

Cartago: Imprenta A.G. Covao.

107



Taylor B. Edward (1917). Citado Ember R. Carol, Ember Melvin (1997). Antropologia
Cultural. PRENTICE HALL, Madrid. 82 edicion. Documento MAS — URACCAN (2004-
2006).

Von Houwald, Gétz (1984)

------- (2003 [1990]) Mayangna: Apuntes sobre la historia de los indigenas sumu en

Centroamérica. Contribuciones a la etnologia centroamericana. Managua: Fundacién

Vida. (Traduccién del la ediciéon en aleman, Museo de Etnologia de Hamburgo, Vol XIX,
1990. = Libro.

Wade, Peter (2000) Raza vy etnicidad en Latinoamérica. Quito, Ecuador: Ediciones

[ Con formato: Fuente: Arial

Abya-Yala. [Traduccién de Wade, Peter (1997) Race and Ethnicity in Latin America.

Londres/Chicago: Pluto Press].

Wilson F. John (1990). Obra Morava en Nicaragua, Trasfondo y Breve Historia. Editorial
UNION CARDOZA 'y CIA LTDA. Managua — Nicaragua.

108

[Con formato: Fuente: Arial, Espafiol (Espafia)




VI. LISTA DE INFORMANTEStista-de-rfermante

109



Eloy Juwith Camilo: Es sumu mayangna panamahka, tiene la edad de 50 afiros,
reside en la comunidad de Dibahil. ;—eEl criterio de seleccién fue por-que es un lider
religioso moravo, pastorea en la comunidad de Dibahil, se seleccioéno con el propdsito
de conocer el papel que desempefia la iglesia Morava en el rescate de la lengua sumu

tuahka.

. Es Con formato: Fuente: Negrita

Lucien Colman Smith: Sumu mayangna panamahka, tiene la edad 52 afos,
actualmente reside en la comunidad de Wasakin, esta-como reverendo de la iglesia
mMorava. El-criterio-de-Se le seleccioéng fue-por varias consideraciones: y-por el papel
que desempefia como lider religioso en la comunidad donde se estabaa llevando a
acabo esta investigacion;; también—por—que ha sido lider dentro de organizaciones
locales indigenas mayangnas;; es egresado de la carrera de Educacién ilntercultural
bBilingle, reverendo moravo en una comunidad sumu tuahka, donde la variante

linglistica es diferente a-de la que €€l habla.

Maidela Penn: Madre de familia, tiene la edad de 47 anos, es de origen sumu
mayangna tuahka, habla la variante linglistica tuahka, reside en la comunidad de
Wasakin. Se seleccionde por ser mujer, madre, defensora de los derechos linguisticos

del pueblo tuahka.

Marlene Nicasio: Sumu mayangna tuahka, edad 38 afios, residente en la comunidad
de Dibahil antes conocidae como Fruta de pan. Es trilingle, habla espafiol, miskitu y ya
grande aprendi6 ha hablar la lengua sumu, pero panamahka. El criterio de seleccion fue

110



se-debe-por-que es una lider, es la juez de la comunidad y como madre conocer el
proceso de transmision de la lengua sumu tuahka. De abuelos negros de Gran Caiman,

teniendo caracteristicas y rasgos de negros se identificana maas como sumu.

Melado Ismael: Es miskitu. —lLlegoe a la edad de los 22 anos a la comunidad de
Wasakin, hoy se identifica como miskitu pero también dice sentirse sumu tuahka por
muchos afnos de vivir en la comunidad de Wasakin, actualmente tiene 89 anos de
edad, trabajoe para la empresa minera como ayudante del maquinista de los barcos
gue trasladaban -maquinarias para la empresa minera de Bonanza. Se casde con una
mujer Ssumu-mayangna Ftuahka. Dice conocer mucho de la vida de la comunidad de

Wasakin. En-tiende el sumu tuahka pero no lo habla.

Olga Ismael Jonson. Madre de familia, edad 53 afios, reside en la comunidad de
Wasakin, se identifica como sumu tuahka. ;€El criterio de seleccién fue por-que es hija
de pareja mixta,s su padre miskitu y su madre sumu tuahka, easada-cen-un-miskitt—su
esposo habla la lengua sumu tuahka y es una de las defensoras de la lengua sumu

tuahka.;

Zacarias Angulo: Padre de familia, Miembro del consejo de ancianos de la comunidad
de Dibahil, perteneciente al grupo étnico sumu mayangna de la variante tuahka, tiene la
edad de 87 anos, vive en la comunidad sumu de Dibahil. Se seleccionde por-que es un
defensor de la lengua sumu tuahka y por la experiencia de liderazgo que ha
desempefiado por muchos afiros en la comunidad y dentro de la organizacién nacional

de las comunidades sumu mayangna en Nicaragua, SUKAWALA.

111

Con formato: Fuente: Negrita



<

LLISTA DE TECNICAS APLICADAS

Para hacer posible el trabajo de investigacion fue la aplicacion de las
varias diferentes técnicas de investigacion de campo, dada la caracteristica de tema de
investigacion. -sSe requeria de utilizar inclusive algunas técnicas nuevas de mapeo no
previstas durante la planificacion del trabajo de campo, mucho menos en lel cuadro de
congruencia que se elabord. Estas han e,—eleual-ha sido muy valiosase en la
recopilacién de datos demograficos y de movimientos de-por parte de los comunitarios
sumu tuahka hacia comunidades miskitas y su incidencia en la lengua y la identidad.

v" Observaciones de eventos: (4) Para conocer maas de cerca la situacion de
uso de la lengua en la comunidad y en los diferentes eventos dentro de la
comunidad, fue muy util la observacion de los eventos. Para lo cual se realizaron
cuatro-observaciones de eventos. Iglesia, (misa) Rreuniones comunales, juegos

deportivos de los jévenes y los nifios, —Eencuentros informales de los jovenes.

112



Entrevistas Ssemi-estructuradas: (6) Se aplicoe seis entrevistas semi-
estructuradas directas con los padres, madres, lideres religiosos y ancianos de la
comunidad.

Historia de vida: (1) La aplicacion de la historia de vida soslo se trabajo con una

persona, don Melado Ismael, un anciano de la comunidad.

Asambleas comunitarias: (3) Se realizo tres asambleas comunitarias dada la

situacién que al inicio de mi tesis me habia propuesto trabajar con tres

comunidades, y también en el marco del proyecto de investigacién BRITAC

donde era miembro del equipodadala-situacidn-gue-akinicio-de-mitesis-me-habia

propueste—trabajar—con—tres—comunidades. —sSin embargo a medida que fui

Realice tres visitas de permanencia en el campo: La primera experiencia de
vivir cultura la realice en la comunidad de Dibahil cuando inicio la maestria,
diciembre 19 al 24 del afio 2006-le-+ealice-en-la—comunidad-de-Dibahil. Para el
mes de Diciembre del 2005 estuve en \Wasakin por una semana. La ultima

experiencia de vivir cultura fue para el dia 7 del mes de enero del 2006 por una

semana de permanencia viviendo en la misma comunidad.

Transcripciones y analisis de entrevistas: (6) Para Llas entrevistas que
realicée para el andlisis y reflexion de los resultados era—fue preciso hacer la
trascripcion y traduccion del contenido ya que las preguntas al igual que la
respuesta lase habian recopilado en la lengua sumu-mayangna tuahka y
panamahka. Para-un-total-de-seis-entrevistas:

113



v" Las asambleas comunitarias: Fueron transcritas y traducidas por el equipo de

trabajo de la BRITAC en la que también yo participaba como investigador.

¥v' Técnicas de empoderamiento comunitario, Mapas rReflect : (2) Esta es una

técnica inventada para la llamada ‘analisis participativa rural’, adeva—que

recientemente se ha empezado a utilizar esta—utilizande-dentro de la-modelos

participativas de educacién_de adultos;. Permite -para-captar datos demograficos

y conocer los movimientos frecuentes de entrada y salida de los comunitarios.

114



VII. TRANSCRIPCION DE ENTREVISTAS

GUIA DE ENTREVISTA MAS, EN. 1.
Entrevistador: Eloy Frank Gémez
Entrevistada: Maidela Penn
Madre de Familia
Comunidad: Wasakin
Edad: 47 afios
Fecha: 7 de enero del 2006

Eloy Frank: Dofia Maidela en este momento yo ando haciendo un trabajo que tiene que
ver con la perdida de la lengua tuahka en las comunidades, en este caso wasakin. Lo
que investigo es llegar a conocer mas a fondo cual es la causa de la perdida de la
lengua, por que la gente esta hablando mas la lengua miskitu, que lengua hablan en los
hogares. Usted como una madre tuahka que tiene afios de vivir en la comunidad, que

ha observado muchos acontecimientos ¢ Qué piensa de todo esto?

Maidela Penn: Esta bien vamos a platicar.

E.F: Las personas que viven en esta comunidad de wasakin, todos son tuahkas o hay
miskitu o de otro grupo étnico.

M.P: Si te explico, hay miskitu pero no de rio coco la mayoria son de los miskitu de
estos lados que se casaron, entonces ya se quedan en esa comunidad, como el de la
sefiora de Indalecio, el es de prinzubila, los hijos que tuvieron, solo hablan en Miskitu,
los nifios no hablan la lengua tuahka, en esta comunidad se estan mezclando con otros
hablantes, entonces creen que nunca van a poder hablar mayangna. Si, nosotros
somos tuahkas pero no lo hablan, como te dije anteriormente, los tuahkas se casan con
miskitu, entonces la pareja ya habla solo en miskitu en su casa y cuando tengan sus

hijos, esos nifios ya empiezan a hablar en miskitu, ya pierden su lengua sumu tuahka.

115



Ya que usted quiere saber o anda entrevistando por nuestra lengua que se esta
perdiendo, no se que le informaron las otras personas, no se cuantas horas vamos a
perder el tiempo, pero yo quiero contarle algo que nos paso, una vez vino Camilo y la
gente andaba alegre, entonces yo les pregunte que sucedia, una sefiora me dijo: vino
Camilo y trajo algo para regalarle a la gente, como somos tan pobres y por la gran

necesidad que tenemos la gente facil nos engafia.

Por ese mismo problema no quiero perder mi tiempo. Yo soy una anciana, yo no
conozco ni una letra, en mi tiempo la colegiatura costaba dos cérdobas, por eso mi
padre nos pedia que nosotras las mujeres no podiamos continuar con nuestros estudios
y decia que las mujeres no hacian nada, siempre fracasan y por que era dificil pagar la
colegiatura, por eso mi papa decidié sacarnos de clase y que solo los varones

continuaran estudiando.

Decia talvez hacen algo los varones y yo cuando miraba a mis amigas estudiando me
daba ganas de estudiar, pero mi mama me decia que no, por que mi papéa ya no podia
pagar la colegiatura, por tal razén hoy en dia yo no conozco ni la letra “a”. Ahora con el
surgimiento de la educacion, ahora que en wasakin varias personas estan estudiando
tranquilos, algunos suefian con ir a estudiar becados, a veces viene gente de la ciudad
y ofrecen becas y les dan a los pobres alumnos a llevar tantos papeles, a veces hacen
gastar dinero a uno y luego no hay resultados y me pregunto quien puede tener ese
corazon noble para dar tanto dinero para cubrir los gastos del estudio, creo que ni
Alemén puede dar esa gran cantidad de dinero, por eso no me gusta que me vengan a

decirnos otras mentiras.

Hasta gente de nuestra propia etnia vienen a engafiarnos. Ahora que vienes tu aqui yo
te pregunto ¢Qué andas haciendo o a que viniste?, por que yo SOy una persona
religiosa y casi no me gusta hablar tanto, a veces me da vergiienza pero en el nombre

de nuestro Dios y con el temor a el yo trato a las personas con mucho respeto por que

116



hasta en la Biblia nos habla de respeto, yo soy una mujer pobre y anciana y no puedo

tratar mal a la gente.

E.F: Mira, yo pienso que pueden haber razones, yo en varias ocasiones he conversado
con tu esposo y he visto venir gente estudiada como nosotros con fin de conseguir
firmas de los comunitarios a beneficio para la comunidad y van al pueblo a hacer otras
cosas, yo por eso siempre me enfrento con ellos. El anciano Emilio sabe muy bien
sobre el contenido por eso les dije a los comunitarios, el hombre que viene aqui, solo
viene a engafiar ¢De donde puede conseguir becas para tantos alumnos? Y ahora hay
otra cosa, este trabajo que estamos haciendo es para saber ¢Por qué la lengua tuahka
va desapareciendo?

MP: Desde que yo era chiquita me acuerdo que mi padres siempre hablaban miskitu, de
ves en cuando hablaban sumu tuahka pero lo hacian solo en la comunidad de wasakin,
cuando hablaban lo hacian en vos baja, sera por que les daba pena que los escucharan
hablar, no se por que pasaba eso. Cuando yo me di cuenta casi se hablaba mas

miskitu, aunque el tuahka también, sera por eso que esta pasando todo esto.

Un dia cuando estaba mas pequefia recuerdo que mi papa llevaba cosas a vender al
mercado que habiten bambana, los tuahka llevaban bastante banano, pihibay, fruta de
pan, coco carne pescado y otras cosas, recuerdo que en la casa mis padres me
hablaban en tuahka, pero cuando llegabamos cerca de un cafito que se llama pilawas,
me decia mi papa, desde aqui no me hables en sumu delante de la gente, solamente
en miskitu, no entendia el por que me decian tal cosa, es por eso un dia le pregunte a
mi papa y me dijo que, ellos tenian que hacer eso por que los miskitus se burlaban de
ellos si los escuchaban hablar su, los remedaban, les ponian apodos, por eso ademas
para vender las cosas solo tenian que hacerlo en miskitu, antes las cosas ser duro para

los sumu.

117



No es como ahora que es libre de hablar la lengua que uno quiere, nadie te dice nada.
Pero antes no era asi. Yo creo que por eso muchos tuahkas preferian ensefiarles la
lengua miskitu a sus hijos para que nadie se burlaran de ellos, por eso pienso que

desde ese tiempo pasa este problema de la perdida de la lengua.

Yo pienso que una de los problemas es el PEBI, en esa oficina que esta en rosita,
como tu sabes que todos los que trabajan alli son de etnia panamahka. Hay gente
preparada de etnia tuahka pero no les dan espacios para que trabajen, por ejemplo: mi
hijo sabe mucho de computadoras, bien puede trabajar alli, si puede alguien poner una
oficina solo para los tuahkas eso seria buenisimo, por eso oigo decir que un grupos de
tuahkas estan haciendo gestiones hasta al mismo gobierno le han pedido apoyo y
ahora a partir de este dicen que van a instalar una oficina solo para la etnia tuahka y los

panamahka que se trasladen a bonanza a trabajar.

EF. ¢ Qué han hecho para resolver este problema de la perdida de la lengua?

MP: Muy poco se ha hecho, los tuahkas hemos tenido varios problemas con los
panamahkas por que siempre han entrado proyectos y muchas oportunidades, pero
muchos solo se ha preocupado por su familia, solo a los panamahka les da trabajo, por
eso y por otros problemas pero si no lo hacemos nosotros quien lo hara, yo pienso que
lo que dice usted no esta mal, es cierto por que ahora muchos se aprovechan con los
habitantes de la comunidad y en nombre de la comunidad, vienen y solo prometen pero

no ayudan a resolver los problemas, solo nos usan.?

EF.Su nombre completo por favor
M.P: Maidela Penn.

E.F: ¢ Cuantos afos tienen?
M.P: 53 afios.

118



E.F: ¢ Usted es originaria de Wasakin?

M.P: Si, soy de aqui.

E.F: En tu tiempo, ¢, Cudntas personas habitaban en esta comunidad?

M.P: Habitaban pocas personas, era solo monte.

E.F: Pero estas personas de donde vinieron. Existia otro lugar.

M.P: Antes algunos habitaban en un lugar llamado banakwas, mis abuelos asi decian.

E.F: Un lugar llamado Simikarah donde queda.

M.P: No se exactamente, pero dicen que en ese lugar es donde hubo guerra entre la
etnia ‘panamahka y la etnia tuahka. No se si ya has conversado con la esposa de don
Melado, esa persona creo que tiene mas informacion sobre este tema por que es una

mujer de varios afios.

E.F: Usted que se siente cuando otra persona le dice Sumu, que piensa.

M.P: Yo me considero tuahka, la gente va a decir o pensar mal pero nosotros somos
duefios de ese idioma ¢Por qué vamos a pensar mal? Y ahora los nifios miran en clase
las asignaturas en panamahka y la gente se siente mal por eso hasta yo me senti mal,
estoy arrepentida, que Dios me perdone, pero yo quisiera que los docentes también
impartieran el idioma tuahka, por que quiero que nuestros hijos que estan naciendo
dominen bien el idioma tuahka. Muchos estudiantes de la etnia tuahka no dominan su
lengua, pero si hablan el panamahka, por mi parte eso no lo veo bien. Una vez fui a
waspam y me decia la gente, verdad que el sumu tiene un gran territorio y yo les
conteste que si tiene un gran territorio, la palabra waspam es de origen sumu y ustedes
no la pronuncian bien. La palabra bilwi también es de origen sumu y ellos solo me
escuchaban y me preguntaban: habla sumu, yo les contestaba que si. Algunas
personas no usan su propio idioma, se ponen a hablar idiomas de otras personas, eso
no lo veo bien.

119



E.F: Aqui en wasakin ¢ Cual idioma hablan mas?
M.P: Aqui hablan el sumu también una parte en tuahka pero la mayor parte habla en

miskitu.

E.F: ¢Qué idioma usas cuando hablas con otras mujeres?
M.P: Yo se cuando es mayangna hablo en mayangna y cuando no habla hablo en

miskitu.

E.F: Dicen que en los afios 80 la gente hablaba més el tuahka, eso es cierto.
M.P: Hablan el tuahka pero también el miskitu, luego algunos se casaron con miskitu,
fue alli donde le dio mas uso al miskitu, los adultos todos hablamos tuahka pero los que

estan creciendo no lo hablan.

E.F: Usted piensa que el poco uso de la lengua tuahka es a causa de la union entre un
miskitu y una mujer tuahka y viceversa.

M.P: Si creo que se da mas por eso, yo recuerdo que en la comunidad los miskitus
venian y salian, pero habian otra cosa que pasaba en ese entonces, aqui en wasakin,
solo habian pocos miskitus, don Melado, y Jerry, el papa de Inés, la que es enfermera,
pues esos hombres, eran del rio coco, esos hombres trabajaban duro, y cosechaban
muchos productos y llevaban botes y botes con bastantes cosas a vender al pueblo,
don Jerry a veces llevaba a dos camiones de de platano, banano y pihibay hasta la
luz,(Siuna) traia muchas cosas que compraban con lo que vendian, eso lo miraba las
mujeres sumu Yy por eso preferian casarse con un miskitu por que decian que vivian
bien, comian buenas cosas y eran muy trabajadores por que los hombres tuahkas no
trabajaban asi como los miskitus, no tenian salario de las minas por que no trabajaban
en las minas, pero los miskitus los fines de semana venian a la comunidad y caminaban

con reales, y las mujeres por eso creian que era mejor juntarse con miskitu. Pero, yo

120



pienso que esto afecto bastante, por que todos los hijos de estos solo hablan miskitus

igual que el viejo Melado, pero ya grande los hijos hablan tuahka.

E.F: ¢Por qué la gente prefiere hablar el miskitu y no habla el tuahka?

M.P: Talvez por verglienza, por que le van a decir sumu y talvez no les gusta y como te
decia algunos por que seguro sus padres les contaron esa cosas que pasaban con el
tuahka y los miskitus que se burlaban de ellos, algunos se verglienzas, se afrentan

decir que son sumu tuahka.

E.F: Aqui usted y su familia, con cual idioma se hablan.

M.P: Todos no hablamos en sumu, pero con lo miskitu en miskitu.

E.F: Antes a tus hijos les hablabas en miskitu.
M.P: Si.

E.F: Y por que hacias eso, tu esposo es de origen tuahka y usted también.
M.P: Por que mi esposo nos hablaba en miskitu y nosotros también, pensabamos que
eso era lo correcto, pero estdbamos equivocados, por eso hoy hablo en mi idioma.

E.F: ¢Qué piensan ustedes como personas adultas que han vivido varios afios en este
lugar, sobre el idioma tuahka, debe crecer o se va desaparecer?
M.P: No, yo quiero que el idioma tuahka crezca, todos nos vamos a unir para que el

idioma tuahka se ponga en practica. Vas a ver algun dia cambiara las cosas.

E.F: Usted cree que algun dia van a venir proyectos ayudar a la gente y que dijeran,
como este no habla sumu, no hay ayuda para el o ella ¢ Qué piensa usted?
M.P: Puede ser por que ahora vienen muchas ayudas para los sumu, que es solo para

los sumus.

121



E.F: Agui en wasakin viene gente a vivir o se van de aqui a vivir a otro lado.

M.P: Algunas personas vienen a vivir, pero solo son unos cuantos, los que van a vivir a
otro lado, aqui viven muchos de la comunidad de Ibu. Pero se dan muchas salidas de
jovenes que salen a comunidades miskitu, se pierden y después aparecen con dinero,
bien vestidos y hasta con mujeres miskitas, ya ves, las cosas se complican mas, mas

tarde tiene su hijo y solo hablaran miskitu.

E.F: Los pastores que dirigen determinadas religiones, que opinan sobre la situacion
que enfrenta el idioma tuahka.

M.P: El pastor de la religion Maranata nos recomienda hablar en nuestra lengua por que
asi puedes escuchar y entender todo lo que uno dice, pero el de la morava una ves dijo
que haria el culto solo en sumu y parece que la gente se molestaron y ya no siguié
insistiendo, lo dejo, ahora solo lo hace en miskitu todo.

E.F: Cuando hay reuniones, asambleas o conferencias en la comunidad en que idioma
hablan.

M.P: Algunos hablan en miskitu, otros en sumu.

E.F: En la escuela en que idioma hablan los profesores con los alumnos.

M.P: La mayoria son tuahka pero solo hablan en miskitu, no entiendo por que hacen
eso, a veces pienso que les da pana hablar en tuahka, se sienten mejor hablando solo
en miskitu. Estamos hablando de volver a levantarla lengua tuahka por lo tanto los
docentes tienen que hacer uso de la lengua quieran o no pero yo preferiria que los
profesores les hablaran en espafiol por que yo creo que mi nifio no puede pedir ni un
vaso de agua, asi hablandoles a los alumnos en espafiol facilitaria a los nifios a

entender bien lo que dice en el libro.

122



E.F: Dentro de tu casa que normas o reglas propones para que el idioma tuahka no
desaparezca.

M.P: Como regla, ninguna por que todos practicamos nuestra lengua.

E.F: Hablar el idioma tuahka es una cosa, pero escuchar en tuahka y contestar en
miskitu es otra cosa, dice un hombre, hoy yo propongo una norma desde hoy en mi
casa, nadie va a hablar en miskitu, todos desde hoy van a empezar a hablar en tuahka,
por eso te preguntaba.

MP: Un dia yo fui a una conferencia morava en la comunidad de wasakin y esta gente
a la hora de leer la Biblia y toda la actividad lo hacen solo en panamahka, una de las
experiencia mia es que me sentia tan feliz por un lado, por el otro lado es que no
entendia casi todo lo que decia en panamahka, aunque por un lado pienso que estan
tan conciente de su lengua, es importante para ellos, yo lo veo como un desarrollo en
ese sentido [....] pero también pensé que ellos estan asi, por que tienen bastante
oficinas donde hay solo panamahka. En cambio nosotros no tenemos eso, pensé
nosotros los tuahkas estamos casi perdido, le estuve comentando a mi mama sobre

esto que vi.

Ahora que veo que mis hijos estan estudiando, me viene muchos recuerdos de mi
infancia, a veces le reclamo a mi mama que por ellos hoy soy una analfabeta, no me
pudieron dar los estudios sino hoy fuera diferente. Como mis hijos estan estudiando yo
les digo que ellos deberian a poyar todas las actividades para el rescate de la lengua
tuahka, por que yo lo que deseo es que la lengua tuahka se desarrolle y vaya adelante.
Entre los estudiados y los comunitarios haciendo un esfuerzo pueden rescatar la
lengua tuahka.

E.F: ¢Qué opina usted sobre la clase donde imparten dos lengua (bilinglie) yo se que
ustedes se sienten mal por que en los libros solo aparecen palabras en Panamahka,

ustedes necesitan textos en su propia lengua (tuahka).

123



M.P: Como te decia, yo prefiero los libros en mi idioma asi mis hijos podran aprender
mas, talvez un dia tengamos una oficina propia solo para la etnia tuahka, si eso llegara

a pasar me sentiria feliz.

E.F: Aqui en la comunidad los nifios que andan jugando ¢ Cuél idioma usan mas?

M.P: En miskitu, por que los nifios aprenden de los mayores, usan mas el idioma
miskitu, ellos también lo hablan. Cuando estan jugando pelota puedes escuchar que
estan gritando solo en miskitu y si te fijas son nifios tuahkas, por eso que el tuahka se

esta perdiendo.

E.F: Si usted fuera una autoridad como juez, sindico o jefe de consejo de ancianos
¢ Qué ley propondrias en la comunidad sobre el poco uso de la lengua tuahka?

M.P: Yo pienso que todos aquellos que sean sumu, miskitus 0 mestizos que quiera vivir
en la comunidad de wasakin deberan de hablar la lengua tuahka, desde los nifios hasta
los adultos, si no quieren hacerlo pues que abandonen la comunidad y se vayan a otra
comunidad donde quieran hablar la lengua miskitu, En el caso de las parejas de
miskitus y tuahkas se les debe exigir el uso de la lengua en la comunidad, es decir el
tuahka, desde muy pequefiitos para que crezcan hablando el tuahka Sino hacemos
esto esta situacion se pone peor, la lengua se va perdiendo cada dia mas. Se requiere
de poner una norma fuerte y estricta en la comunidad solo asi podemos rescatar la
lengua, entre todo y con la voluntad se puede hacer todo. Pero el que no quiera a las
buenas que se le expulse de la comunidad y se vaya a una comunidad miskitu y se de

gusto hablando miskitu.

De mi parte, si me dejaran elegir a un lider yo le daria mi voto a una mujer en vez de
darle mi voto a un hombre por que los hombres siempre quieren mandar en todo, pero
la realidad es que nunca hacen nada, lo que ellos quieren es solo dinero, tomar licor,
tener varias mujeres, para eso si son buenos, nunca se preocupan por la comunidad.

Una mujer es diferente, por ejemplo: si me eligieran a mi como lider de la comunidad,

124



yo pongo una ley que todo nifio/a que estan creciendo tienen que hablar su propia
lengua, por que nosotros estamos usando una lengua que no nos pertenece y como

nosotros vamos a dejar a un lado nuestro idioma y usar otro idioma, eso no esta
correcto.

E.F: ¢ Qué otras cosa puedes hablarme?

M.P: Podemos conversar un sin numero de cosas, pero talvez en otra ocasion.

E.F: Bien, gracias por prestarme su atencién

125



GUIA DE ENTREVISTA MAS, EN. 2.

Entrevistador: Eloy Frank Gomez
Entrevistado: Lucien Coleman.
Comunidad de Wasakin

Cargo: Reverendo Moravo.

Fecha:

Eloy Frank. Pastor, buenas tardes. Como le dije la ves pasada que teniamos una
conversacion pendiente acerca de la situacion de la perdida de la lengua en algunas
comunidades sumu mayangnas. En este caso la lengua tuahka, Estoy aqui para
podamos conversar un poco acerca de esta situacion, usted como lider religioso que
piensa, como ve esta situacién. Conocer un poco la historia de los tuahkas de donde
vinieron.

Lucien Coleman: Creo que el tuahka tiene su origen en wasakin, pero no sabemos de
donde vinieron, talvez vinieron de un grupo de personas que viven en Honduras
llamados Tawahka. Creo que la union entre los miskitus y los Sumus hace que la
lengua vaya desapareciendo, por que al unirse en matrimonio empiezan a hablar solo
en miskitus. Esa es la razon. El idioma tuahka esta en peligro de extincion, hay
personas que cuando les hablo en mayangna, no me quieren hablar, pero si les hablo

en Miskitu alli si me contestan rapido.

E.F: Antes, ¢Do6nde vivian los tuahkas?

L.C: Mis abuelos decian, que el tuahka vivia solo, apartado, también el panamahka, los
dos no se unian, no se casaban entre ellos, pero si se relacionaban para algunas
actividades, cuenta mi abuelo que los tuahkas eran gente tan mala. Una maximo lider
de los tuahkas llamado Simikarah y un lider de los panamahka llamado Aukpal, en un
tiempo la gente del lider Simikarah capturaron a una sobrina del lider panamahka

Aukpal, la trataron tan mal que la hirieron en todas partes del cuerpo, el cortaron las

126



orejas y a diario la herian en otras partes del cuerpo, no se sabe cual era el propoésito
de los tuahkas. Los panamahka se dieron cuenta que una de ella habia sido
secuestrada, los panamahka tenian que hacer algo para liberar a la sobrina del lider,

pues por eso surgio ese conflicto entre los tuahkas y los panamahka.

EF: ¢Qué piensa sobre el término sumu?

LC: Antes nos decian por que nuestra etnia era un ignorarte, pero ahora que nos
hemos avanzado bastante en la educacion y tenemos la capacidad de laborar en
cualquier area de trabajo y es tiempo que nos respeten, yo prefiero que nos llamen

mayangna.

EF: Ser& cierto que en los afios 1980 se hablaba tuahka mas que en los tiempos
actuales.

LC: Puede ser, por que las personas mayor sabian que ellos no eran miskitu.

EF: En cuanto a las normas tradicionales ha habido algunos cambios o han mezclado la
tradicion nuestra con la tradicion de otra etnia.

LC: Hablando de traduccion, el mayangna con el miskitu no hay mucha diferencia, es
casi similar, por que lo que nosotros hacemos los miskitu también lo hacen, por ejemplo

en las bebidas de guabul, el bufia, en algunas cosas hay diferencia.

EF: Hablando de la cultura, como observa usted los cambios que se dan, afecta a la
poblacién o no.

LC: Si afecta por que no estamos practicando nuestra cultura, ahora los nifios que
estan creciendo practican otra cultura, ejemplo: no quieren comer las comidas tipicas de
los mayangnas, esto se puede ver como una falta de respeto a la cultura nuestra,
aungue los adultos son los que tienen la culpa por no educar a sus hijos baja nuestras

tradiciones.

127



EF: ¢Cudl es el idioma que usted mas usa en su casa con la familia y con otras
personas?

LC: Mi idioma oficial es el panamahka, yo hablo en mi casa con toda mi familia solo en
panamahka, si una persona es miskitu le hablo en miskitu, si es mestizo de hablo en

espafiol y si es gringo veremos como nos entendemos.

EF: Usted que vive en esta comunidad, siendo el lider religioso ¢Qué ha escuchado
decir a los padres y madres de familias sobre la situacion del idioma tuahka?

LC: Los padres y madres que no han estudiado, no se preocupan por esta situacion, les
da igual, los padres que han estudiado un poco si estan preocupados a favor del idioma
tuahka. Aqui la Unica docente que les habla en mayangna tuahka a sus alumnos es la
profesora Gloria, creo que es muy importante ayudar mucho a los nifios a aprender su

lengua.

EF: En esta comunidad, los varones jovenes se casan mas con mujeres miskitu o
mujeres tuahka o viceversa.

LC: Algunos se casan entre ellos mismos es decir entre tuahkas, otros se unen con la
etnia miskitu, pero parece ser que la mayoria se casan entre ellos mismos pero no se

sabe a que se debe que prefieren hablar en miskitu en la casa.

EF: ¢Qué opinan los ancianos sobre lo que esta pasando con el idioma tuahka?
LC: No dicen nada por que entre ellos mismos se comunican en miskitu, no se

preocupan por rescatar el idioma tuahka.

EF: La situacién migratoria, usted considera que las personas que vienen de otras
comunidades a vivir a wasakin sea la razén de la perdida del idioma tuahka.
LC: Puede ser que sea esa la razdn por que si alguien viene aqui, por ejemplo un

miskitu, ellos solo en miskitu se comunican, entonces alli también esta el problema, los

128



tuahkas lo que ellos hacen es ocultar su idioma y comienzan a practicar otro idioma que

no es el de ellos.

EF: Usted como lider moravo que ha vivido en varias comunidades ¢Cudl ha sido su
relacion con estas personas, que consejo les da sobre la perdida de nuestra lengua?

LC: Yo donde quiera que voy no pierdo mi identidad, siempre digo que soy mayangna y
donde quiera que estoy uso mi idioma panamahka, mi consejo va dirigido a la
comunidad en conservar la lengua como un tesoro que Dios nos ha dado, eso nos va a

permitir una buena relacién entre nosotros y con la otra gente.

EF: ¢ Cual es el papel de la iglesia morava en cuanto el peligro de extincion de la lengua
tuahka?

LC: Nosotros como pastores, lo primero que hacemos cuando vamos a un pueblo es
adaptarnos a la cultura de esa comunidad, en el caso de wasakin observando lo que
esta pasando, podemos aclarar algunos errores en especial en la cultura que tienen
gue ver con el comportamiento de los jovenes y adultos frente a la otra cultura de otros
grupos. En cuanto la lengua se hacemos lo que podemos en ayudarles a darles
orientaciones para que ellos hagan el trabajo del recate de la lengua, pero yo veo
imposible.

EF: Para usted ¢Quiénes consideran que se preocupan mas por la lengua tuahka los
hombres o las mujeres?
LC: Como te decia, las personas adultas no le ponen interés al asunto. Ahora solo los

estudiantes o algunos profesionales estén tratando de rescatar su lengua.

EF: Si usted fue el principal lider o dirigente de esta comunidad ¢Qué haria para
rescatar la lengua tuahka?

LC: Si fuera dirigente, lo que haria es organizar a los ancianos que hablan la lengua,
conversar con ellos y concientizarlos de la importancia de la lengua, luego platearle

129



que ellos deberan de normar en la comunidad para que todos los nifios comiencen a
hablar la lengua, nadie debera hablar la lengua, decirle a los nifios que no me hablen en
miskitu y yo les voy a ensefiar en la lengua tuahka de forma oral, asi lo podemos

rescatar, formar un grupo que sean los responsables de dirigir esta actividad.

Buscar actividades recreativas para que los nifios se motiven en aprender la lengua,
usar medios audiovisuales en la lengua mayangna, conversa torios u otros
documentales en mayangna. Yo pienso que solo a través de le educacion no se podra
lograr el rescate de la lengua, debe existir motivaciones para que los nifios se interesen
por aprender la lengua, juegos deportivos donde se use la lengua, equipos deportivos,
tal vez asi se puede recuperar pronto la lengua, solo con la educacion lo veo dificil,

talvez se pueda recuperar pero en un largo tiempo.

Organizar una asamblea con todos los comunitarios, primeros con los ancianos, luego
con los jovenes y los nifios, aqui se hizo una actividad de cara al rescate cultural y se
dijo que todos los participantes hablaran en la lengua tuahka y asi fue, hasta que
terminaron la reunién. Se puede hacer conversa torio de la historia de los tuahkas de
esa manera se puede trabajar hablar con todos los comunitarios, intercambiar ideas y
poner una ley o norma para que la comunidad practique su propia lengua y cultura. Con

ese enfoque de actividades se puede trabajar con el apoyo de los ancianos.

EF: En los eventos que organiza la comunidad ¢,Cudl es la lengua que méas usan?

LC: El idioma miskitu, es el que mas se usan en todas las actividades, reuniones,
asambleas, conferencias de la iglesia morava por que la mayoria hablan solo la lengua
miskitu. Yo me veo obligado a ensefiar la Biblia en miskitus, en la mayoria se sienten
mal cuando intento predicar la Biblia en sumu por la misma cultura de uso de la lengua
miskitu tan acostumbrado que tienen. Por eso me veo obligado a usar la lengua miskitu

en todas las ceremonias. Es dificil hacerles tomar conciencia de esta situacion, al ver

130



que me puede crear algun problema con los lideres de la iglesia prefiero hacerlo en

miskitu.

EF: El derecho a tener cargos en el nivel provincial por que nunca un reverendo moravo
no podido llegar a este cargo?

LC: Viéndolo desde la parte politica existe un racismo enorme, por que los reverendos
moravos mayangnas comparados con los miskitus somos minoria, al igual que los
creoles son menos que los sumu mayangna, pero dicen que los negros tienen mayor
preparacion academia que los demas, son doctores, licenciados, etc, estan estudiando
en los EE. UU los miskitus estan aplastando a los negros, estos ya estan viejos de
edad, estan quedando muy pocos y por eso estan preparando sus refuerzos. En cuanto
a los sumu, los miskitus los explotan por que son mayoria. Por lo tanto todas las
posibilidades y oportunidades solo los quieren para ellos. Ahorita piensan hacer un
convenio de repartirse cargos entre los miskitus y sumus. Alternado cada ano, no darle
a los negros oportunidades de cargo en la iglesia morava.

EF: Usted cree que el Programa de Educacion Intercultural Bilinglie esta impulsando el
rescate de la lengua y la cultura.

LC: Si, el trabajo mas grande que hace el PEBI es mas en panamahka, y nos eh la
profundizado en la lengua tuahka, existen sus diferencia entre la dos variantes, si
hablamos de rescate estan en todos los derechos de tener una educacién en su propia
lengua, tener su propia oficina de tuahkas para que puedan elaborar sus materiales
como diccionario, trabajar en equipos para la elaboracion de los textos. Si el programa
bilingle facilita textos en la propia lengua e imparten clases en nuestro la propia lengua
tuahka eso ayuda mucho a los estudiantes a rescatar su identidad.

Hay que evitar imponer una lengua como el caso del panamahka, por eso si afectaria

en grande a los tuahkas se vera con una mala intencion de desaparecerlos. Tanto

131



panamahka y tuahka deben tener sus propios equipos que trabaje en el rescate de los

tuahkas y panamahkas. Pero evitar dividirnos como mayangnas.

EF: Los docentes que imparten clase en que idioma os hacen.

LC: Normalmente usan el tuahka solo cuando corresponde el &rea de lengua
mayangna, pero el resto de la clase lo desarrollan solo en la lengua miskitu, en la
secundaria hablan un poco de espafiol. Solo el profesor Stringham lo hace en tuahka
pero después de los 45 minutos todo se vuelve monolingiie miskitu, es similar al
programa de ensefianza del ingles en la secundaria que se desarrolla como un area
mas en la escuela. En la hora del receso solo se habla en miskitu entre los alumnos y

docentes, el problema es serio.

132



GUIA DE ENTREVISTA MAS, EN. 3.

Entrevistador: Eloy Frank Gomez
Entrevistado(a): Olga Ismael Jonson.
Edad: 53 afios

Madre de Familia.

Grupo Linglistico: Tuahka
Comunidad: Wasakin

Eloy Frank: Dona Olga, buenas tardes. Se que esta cocinando, pero yo ando haciendo
un trabajo que tiene que ver con un estudio que estoy realizando, acerca de la perdida
de la lengua sumu mayangna tuahka y panamahka. Si me permite me gustaria
conversar con usted acerca de esto. usted como madre de familia como ve esta
situacion, por que , como donde da origen ese problema de optar por hablar la lengua
miskitu en ves del tuahka, lo que queremos llegar al fondo de este problema y entre
todos buscar soluciones que ayuden a recuperar la lengua.

Olga Ismael: Si no hay problema, estoy cocinando por que estoy esperando una visita
gue viene a la casa y tengo que darles de comer, pero no hay problema, podemos
hacer las dos cosas, platicamos y cocino. La verdad que me interesa eso que dices
sobre el tuahka, ultimamente ha habido mucho problemas con nuestros derechos por
tener una educacién en tuahka. Pero el problema no se da solo en la escuela sino
también en casa, nosotros también hablamos el miskitu. Si nosotros como madre no les

ensefiamos el tuahka ahora estamos viendo el problema.

EF: ¢Por qué piensa usted que ka lengua tuahka se esta perdiendo, hay mucha gente
gue lo esta dejando de hablar?

Ol: Yo veo que uno de los problemas es la falta de uso de la lengua por parte de los
padres y madres de familia en la casa yo por lo menos les ensefio mi lengua una lengua
que es el tuahka, como madre que soy mis hijos tiene que aprender mi lengua, en la

133



casa solo hablamos en sumu tuahka, pero también le hablo en miskitu, es decir los
dos, mi marido siendo miskitu el esta hablando el tuahka, ahora con el solo hablamos
en tuahka. Cuando vienen los miskitus a nuestra casa o los mestizos platicamos en

tuahka para que ellos no entiendan lo que estamos hablando.

En la escuela también, los libros de textos que tienen no estan en tuahka, todo en
panamahka, eso es problema serio, todo las cosas esta en contra de los tuahka, esa

otra de las razones por la cual se esta perdiendo la lengua.

EF: Usted se considera como tuahka ¢ Por qué?

Ol: Si aunque mi padre es miskitu y mi madre tuahka yo me siento como una tuahka por
que siento que tengo mas la sangre de mi madre y por eso yo me siento como una
tuahka, a mi padre le hablo en miskitu y a mi madre le hablo en tuahka, pero mi papa
también entienden bien el tuahka.

EF: ¢Que me puede contar usted sobre |a historia del origen de los tuahkas, de donde
vinieron?

Ol: Sobre eso, te digo la verdad, no tengo mucho conocimiento al respecto, mis padres
casi nunca me contaban esas cosas, mi madre si sabe mucho sobre esto. Preglntale a

mi mama ella si te puede contar sobre eso, en mi cabeza no tengo nada de eso.

EF: Para usted como mujer, como Olga ¢ Qué significa ser tuahka?

Ol: Para mi, no le veo que ser tuahka sea problema, por que debe de haber ese
problema, es mi grupo étnico (“nisan”) yo se que pertenezco a ese grupo étnico por que
me voy a sentir mal, yo me siento muy bien. Lo que si me molesta es cuando alguna
persona habla en mal de los sumus o que diga que los sumus son malos, Eso si me
molesta. Me incomoda mucho {...} los mestizos (Tutuk) los miskitus (Wayah) siempre
piensan mal de nosotros para ellos, que nosotros los sumus sigamos siempre pobre es
mejor, solo ellos quieren salir a delante. Eso si lo veo mal, es un problema, entonces no

134



tienen que decir que somos iguales, por que en la radio dicen que tenemos el mismo

derecho, pero eso no es cierto.

EF: En esta comunidad cual idioma es el que se habla mas?

Ol: Se habla mas el Miskitu por que las personas ya estan acostumbradas a hablar solo
en miskitu. Algunos hablan solo en espariol, los hijos de la Prof., Cristina que estudiaron
en el pueblo solo hablan en espafiol, quien sabe por que, pero son muy pocos los que

hablan en tuahka.

Vos te vas a esas otras casa y solo vas a escuchar hablar en miskitu, la casa de
Amancio solo hablan miskitu, pero su mama es tawira miskitu, al igual que la casa de
justo solo miskitu hablan. Sin embargo su padre era sumu tuahka. Si vas ala casa de
Erick siendo el Prof., solo hablan en miskitu, la casa de méaximo el sindico solo hablan
miskitu siendo ella de musawas, panamahka. Como te dije aqui solo en miskitu hablan,
las parejas de tuahkas mujer y hombre que son de wasakin y se casaron también solo
hablan en miskitu, si ves el miskitu esta mas avanzado que el sumu tuahka, el grupo de

walpatara que dice ser miskitu son solo sumu tuahka.

EF: De donde crees que vino ese cambio, por que se dio ese cambio de la lengua al
miskitu.

Ol: Se da a partir del momento en que se empieza ajuntar con miskitu, en esta
comunidad se lleno de miskitu, por eso se dio este problema, el hombre tuahka se
ajunto con una miskita o una mujer tuahka con hombre miskitu asi se mezclaron.
Aunque dicen los hombres miskitus que ellos quieren aprender la lengua sumu, pero no
es cierto por que algunos no quieren que sus mujeres hablen en sumu, se molestan,
seguro piensan que hablan de ellos, antes asi era, los hombres miskitu les pegaba alas
mujeres sumu cuando hablaban su lengua, por que decian que los sumu hablaban en

mal de ellos.

135



EF: Con su familia, en la casa ¢ Cudl el es la lengua que usas para comunicarte?

Ol: Con mis hermanas y hermanos platicamos en tuahka, con mis hijos hablamos en las
dos lenguas, tuahka y miskitu, por que mi marido es miskitu, pero el también domina
bastante la lengua tuahka. A veces cuando voy a Managua , con mi hermano que es
reverendo solo platicamos en tuahka, yo veo que mi cufiada por la tarde agarra un
cuaderno y un lapiz y se pierde, luego aparece con sacos de provisiones y me dice:
Sabes que cufiada, nosotros no queremos nuestra lengua, lo despreciamos, pero para
los extranjeros es algo muy valioso, eso es reales, mira yo vivo de ese, les ensefio
tuahka y me pagan, ya ves esas son las cosas, nosotros que somos los duefios de la
lengua nos da pena y otra gente no les da pena. Es por eso, con mi marido platicamos
gue es necesario ensefarles solo tuahka a los nifios, aunque como te dije, mi marido
siendo miskitu el esta de acuerdo y hay veces que solo le hablamos en tuahka a

nuestros nifos.

EF: ¢Qué dicen los demés padres de familia acerca de la pérdida de la lengua Tuahka?
Ol: Pues ahora se dan cuenta del grave error que hacemos, por que nosotros mismo
somos los que causamos este problema que nuestra lengua desaparezca, pero algunos
buscan la manera de rescatar la lengua tuahka, pero va ser dificil. Se ponen a
conversar sobre esto. Tienen previsto una asamblea con los comunitarios, dicen que
viene la Prof., Cristina. Para ver el problema que hay de imposicién del panamahka. No
creas que las madres y padres de familia estan conciente del problema que tenemos.

Estamos esperando.

Que se de esta asamblea, el peligro de esto es, que si te fijas hay bastante panamahka,
donde quiera estan y si esto sigue igual los tuahka somos muy poquito, lo que puede
pasar es que nos vas a desaparecer. Dicen que cuando viene la Dra. Elena lo que hace
es entrevistar a las nifias para ver si es cierto que hablan sumu, si no hablan no les da

la beca, y estos beneficio los pueden perder.

136



EF: ¢ Cudl cree usted que sea la razén Y que la lengua tuahka se este desapareciendo.
Ol: Por algunas mujeres y hombres de la comunidad se casan con personas de otras
etnias y cuando nacen sus hijos empiezan a hablar solo en miskitu, el problema es que
no tienen el 100% de la sangre ya esa mezcla hace que sus hijos no se sientan seguro

como sumu tuahka.

EF: Entre quienes y quienes se casan en esta comunidad.

Ol: Mira la situacidon eso que vos decis es cierto, aqui la gente se caza con cualquier
personas, no les importa quien sea, miskitu, mestizos, por eso yo siempre dijo que las
cosas van cada vez mas peor. La gente no se ajunta con la misma etnia, si fuera asi

pues los nifios hablaran solo el tuahka.

La verdad yo no se por nuestra gente tiene este pensamiento yo digo que mi marido es
miskitu pero el aprendié a hablar la lengua, por eso que yo digo que si quiere rescatar la
lengua es en la casa que se deberd empezar, si vos a la casa de una madre tuahka
esta ensefiandoles a sus hijos en miskitu. A veces solo con mi mama nos ponemos a
platicar sobre esto, pero que hacemos solo nosotras dos, es dificil si la demas personas

Nno se preocupan.

EF: Dofia pero puede decirme donde esta la raiz de este problema, el por que solo les
ensefian en miskitu en ves del tuahka, creen que es mas importante el miskitu que el
Sumu o que pasa.

Ol: Bueno, yo pienso es que la gente tiene mucha pena hablar o que les digan que son
sumus, les parece que el miskitu es superior a sumu, aqui en la comunidad hay
personas que aqui hablamos en tuahka, pero cuando estamos en rosita y le habla en
tuahka me contestan en miskitu, a veces yo le digo en tuahka, vos también andas
dando tu paseo y me contesta... au yang sin taukisna fijate que asi me contesta, y
cuando pasa eso, Yo me pongo a pensar, si una sumu igual que yo le hablo en mi

lengua y me contesta en miskitu, prefiero no hablarle, doy la vuelta y sigo mi camino.,

137



eso hacen las mujeres adultas. Vengo y le cuento a mi mama de lo que paso y mi

mama se molesta mucho de lo que hacen la gente.

EF. Los ancianos de la comunidad que dice sobre este problema de la pérdida de la
lengua.

Ol: Mira de eso es lo que van a hablar el dia de mafiana, estan bastante molesto, ellos
quieren que la lengua se mantenga, sabes que pasa, antes que la cristina venga a

decirnos que el tuahka se esta perdiendo nosotros ya sabemos de este problema.

EF: El trabajo de la educacion bilinglie, ayuda al rescate de la lengua tuahka.

Ol: Para mi que no, por que solamente se ensefia mas en panamahka, yo me siento
muy mal por eso, yo me molesto, yo les digo a mis hijos por que los aprueban dandoles
clase de panamahka y no tuahka, a mi no me gusta, por que es una forma de
desaparecernos, si vinieran los dirigentes, es cuestidon de decirles en su cara ,si viniera
camilo yo se lo dird en su cara, algun dia tendréa que venir y se lo vamos a decir, camilo
todavia esta en la oficina no ha salido todavia, el problema que traen los libros que

estan en panamahka, lo que yo me gustaria que los libros estén en tuahka.

EF: Usted cree que la situacion de la migracién de personas miskitus de la zona de rio
abajo, rio coco tiene que ver algo con la pérdida de la lengua tuahka en la comunidad.

Ol: En mi opinion soy de los que opinan, que todas aquellas personas que quieren vivir
en la comunidad de wasakin, pues que aprenda a hablar la lengua tuahka. Que no

vengan a aqui para imponer su lengua, sino que aprendan tuahka.

Eso pienso, si quieren vivir en la comunidad de los tuahkas, pues que vivan de acuerdo
a las normas de la comunidad. Algunas personas ya lo dicen, por ejemplo en el caso de
musawas dicen que si llega un hombre y quiere cazar con una mujer mayangna los

obligan a hablar la lengua Panamahka, eso esta bueno, por ejemplo miskitus de color

138



negro de sangsang hablan mejor mayangna, pero por que los wihta les exigen que

tienen que hablar la lengua. En el caso se nosotros eso es lo se deberia hacer.

EF: La iglesia morava, por aqui han pasado muchos reverendos, que han hecho para
ayudar a recuperar la lengua tuahka.

Ol: Los reverendos no han hecho ni dicen nada de este problema, el movimiento de
rescatar la lengua tuahka es nuevo, hasta este afio se esta iniciando cuando hay
algunas actividades los pastores y reverendos usan varias lenguas, menos el tuahka,
de ves en cuando usan en panamahka para leer los textos biblicos. Pero, el problema
es que los panamahkas van adelante, estan haciendo de todo un por salir adelante, ya
tienen poder, por eso hacen de todo, lo que quieren hacer es aplastar la lengua tuahka.

Es por eso que ahora se dan cuenta del problema que existe.

Uno de los problemas que se da en esta comunidad es que los lideres, los ancianos y
los sindiku que llegan al poder no se interesan por el problema de la pérdida de la
lengua, ni una vez por lo menos hablan o nos dicen que se esta perdiendo la lengua del
tuahka, la verdad es que estamos muy mal, pero si una persona nos quiere apoyar para
esta actividad nosotros también muy agradecidos ayudamos y participamos en lo que

se tiene que hacer.

EF: Dofia, ¢Quién cree usted que puede ayudar a resolver este problema de la pérdida
de la lengua y el derecho de los tuahkas sobre la educacién en su lengua?

Ol: Yo pienso que nosotros que no tenemos un nivel de estudio que no hemos
estudiado no podemos, pero como ustedes que ya han estudiado ya pueden meterse
en cualquier tipo de problema, enfrentarlo y resolverlo, cuando vengan ustedes y nos
explican lo que debemos de hacer, entonces nosotros ya sabemos que hacer. Pero es
cierto nosotros las madres también tenemos cosas que hacer ensefiarles a nuestros

nifios para que aprendan la lengua tuahka.

139



Pues yo pienso que si se les ensefia a los nifios y se les habla todos los dias
aprenderan bien la lengua. Yo si siento que puedo hacerlo, pero en el caso de las
personas que ya estan acostumbrados hablar solo la lengua miskitu les costara hacer,
los nifios no quieren aprender. Alla por ese lugar las abuelas les hablan en tuahka a los
nifios y estos se molestan y tratan a sus abuelas y les dicen que es lo que me esta
hablando, yo no soy sumu. Se ponen molestos por que desde chiquito solo en miskitu

les habla.

EF: En la comunidad, cuando se realizan los eventos que lengua es la que mas usan.

Ol: Pues aqui solamente hablan en miskitu. A mi me gustaria que se hablara solo en
tuahka pero no se hace. A veces tengo el temor que se pierda la lengua por que los
panamahka estan por todos lados, a veces pienso que este problema puede
complicarse y tal vez puede pasar lo que hace anos sucedid, con la guerra entre los
tuahkas y lo panamahkas, ya que nosotros los tuahkas estamos iniciando esta lucha y
como los panamahkas son bastante nos pueden desaparecer, eso es lo que a veces

pienso.

EF: Todos los maestros que estan en la comunidad todos son tuahkas, que lengua
usan en la escuela.
Ol: Todos los maestros son tuahkas, pero solo hablan miskitu, quien sabe parece que

se sientes mejor hablando miskitu.

EF: Dofia Olga que se le ha olvidado de todas nuestra conversacion.

Ol: Bueno yo creo que todo lo que me has preguntado sobre el problema de la lengua
tuahka lo hemos platicado todo, pero si creo que se puede rescatar exigiendo a todas
las madres de familia que les ensefien a sus hijos solo en la lengua tuahka, estar
vigilando y visitando las casas para que se cumpla y cada fin de semana hacer una
reunion con toda la comunidad, creo que si se trabaja de esa forma es facil recuperar la

lengua. Gracias.

140



HISTORIA DE VIDA, MAS HV. 1

Entrevistador: Eloy Frank Gémez.
Nombre: Melado Ismael Fedrick.
Edad: 89 afios.

Grupo étnico: Miskitu.
Comunidad: Wasakin

Fecha: 7 de enero del 2006

EF: Don melado, ¢ Cuando o en qué afio vino usted a esta comunidad?

MI: Yo vine en el afio 1939, cuando yo vine a esta comunidad, no existia lo que hoy se
conoce como rosita, solo existia un pequefio caserio de 3 a 4 casas que se conocia
como monte Carmelo, alli vivia dos chinos uno se llamaba Wong Hu y el otro se
llamaba Ramén, solo esos dos vivian en ese lugar, Cuando yo llegue aqui esta
comunidad era pequefia, no estaban todas la gente, habia pocas familias, ese lugar
donde esta la casa de (masa) tara era solo laguna, charco. solo habia gamalote, solo
vivian como cuatro personas ancianos, don Roberto Jhony, el abuelo de arguello, el
sindiku, don Yanatan Fedrik con sus dos hermanos, después otro ancianos que se

llamaban Abel Belisario. Todos tuahkas.

Aqui vivia un negro que se llamaba Thomas McKensy, es uno de los primero que
llegaran a esta comunidad, posteriormente empezaron a llegar las familias y contribuir
sus casa. Yo me case con mi sefiora, en esos tiempos me gustaba tomar bastante, era
pleitisto, con todos me agarraba, después que me case deje todo esas locuras y ve hice
cristiano hasta hoy dia, gracias a Dios todo deje atras.

Para el afio 1937 esta iglesia morava esta recién construidas esta nueva, nueva casi
nuevesito, habia un negro que se llamaba, no me acuerdo bien pero creo que se
llamaba Jiménez, ese negro lo construyo, esta iglesia ya tiene casi los cien anos, esta

141

Con formato: Portugués (Brasil)



construccion tiene su secreto, cuando bautizaron el terreno los reverendos que vinieron
enterraron algo debajo de la iglesia, por eso tiene la gran bendicién de Dios por eso
esta iglesia aun existe. En rosita ya se han construidos como dos o tres iglesias y esta

se ha mantenido en buenas condiciones. Todavia esta buena.

Para ese tiempo don Ronas Dolores era jovencito, no tenia mujer, asi andaba, la mama
de don Ronas vivia con el sefior, la mama de don Ronas se llamaba Litura, desde esa
ves vivo en esta comunidad. Para decirte que en el tiempo de antes cuando yo llegue
donde hoy esta el puesto de salud el tigre cazaba a los cerdos, todo esto grandes
montanas. Donde esta la iglesia Morava alli habia un cementerio, Con este afio tengo

84 afos de vivir en esta comunidad.

Esta gente que vos miras a horita todos nacieron aqui, esa carretera de rosita es nueva,
€s0 no existia antes, solo esa un pequefio caminito, nosotros viajamos en bote hasta
donde estaba el puente viejo de bambana y llegabamos a cazar chancho de monte,
donde hoy es la gasolinera, existia una laguna pequefia donde bajaban los chanchos y
cazabamos venado, pavones ,si es que eso era montanas virgenes, donde es la casa
del padre ,por donde esta iglesia catolica solo eran bambd, alli encontrabas en mejor
bambd, eran de este tamafio, grande...[. .,]

Desde monte Carmelo habia un pequefio camino hasta salir al puente de bambana,
nosotros por alli viajabamos. Ese era el camino que usabamos los cazadores y si
guerias carne de venado aqui nomas en el llano abundaba los venados, solo te

cruzabas y ya cazabas y comias carne.

Si rosita no existia, como te dije era solo montafias, la gente comienzan a llegar a partir
de los afios 1940. Donde hoy en dia en una enorme laguna vivia un sefior que se

llamaba William Heli, el era de origen sumu tuahka, ese el Unico sefior que sabian que

142



en esta zona habia oro, el era el Unico duefio de esta minas, era de ese William.

Muchas gente no sabe de esto solo los ancianos sumu saben de esta historia.

Exactamente no sabemos de donde vino este sefior, después que la gente se
dispersaron de la zona de Banakwas, hoy Banacruz. Muchos escogieron lugares a si
solo, y este sefior William Kelly bajaba donde esta hoy las instalaciones de MICOSN en
ese ri6 que esta casi seco, alli escarbaba y sacaba piedras de oro, pero solo el sabia de
eso, ese canito se llama pilawas, ese es su nombre original, cuando sacaba el oro lo
llevaba a bonanza a venderlo, bonanza es un pueblo viejisimo, es decir antiguo, ni
comparado con rosita ni siuna, si antes existia solamente, siuna, si la luz es nuevo.

Solo siuna existia, solo en el afio 1940.

Desde ese entonces don William Nelly, llamo a un gringo y le dijo que el tenia unas
tierras que habian mucho oro, posteriormente vinieron tres gringos para inspeccionar el
terreno y posteriormente lo comprarian, sin embargo dentro de todo esto encierra un
misterio, pues después que vinieron los gringos y se fueron, nunca se supo que fin tuvo
don William Kelly, no se sabe que se hizo, si murid, o lo mataron, pero lo de es sefior

nada de este sefior. Asi es que se da inicio la compafiia minera.

Los mestizos que viven en rosita esos no son de aqui, esos llegaron de rio grande, de
Siuna, Bonanza, la Cruz de Rio Grande. Prinzapolka, no habia carretera en esos
tiempos, todas las cargas la traian por avion, la carretera que va hacia Bilwi todo eso se

construyo una ves que inicia las operaciones la compafiia minera.

Antes en este rio de bambana viajaban unos barcos que trasladaban la carga de la
empresa de bonanza, todo lo que era maquinaria, también eran carga para la empresa
de bonanza y siuna que esta en el salto grande, habian unos remolcadores que se
llamaba Tilam, remolcaba grandes lanchones como el que esta en el rio wawa llenos de
cajas y hierros para la empresa, yo trabajaba en esos barcos, estos venian desde

143



prinzapolka, fijate que cuando el rio estaba algo seco alli donde es walpatara habian
unos winches, amarraban el lanchén al winche y lo cruzaban, el rio para ese tiempo era
inmenso, grande, pero la empresa de bonanza es la que destruyo el rio, desde alli es

que la gente empezaron a Vvivir.

En esos barcos era raro encontrar hombres sumu trabajando, solo conoci a dos
personas sumu, un sefior que se llamaba, Jhony, papa de Bartolo, otro era el sefior

Dilian Smith, eran sumu.

En eso viajes es que llego a conocer a mi sefiora con quien hoy vivo, ella vivia en una
comunidad que se conoce como yauhra, ese es territorio de wasakin, pues alli la
conozco y me case con ella, conoci a su padre que se llamaba Nazario Thompson, el
también era un tuahka.

En el puente viejo del rio bambana habia un mercado, habia una casa enorme,
nosotros viajabamos desde aqui llevabamos carga, deslazabamos cerdo, llevabamos a
vender de todo, la gente de rosita llegaban a comprar lo que querian y se regresaba,
ese mercado lo construyo los gringos, la empresa. Yo llevaba dos a tres picantes de
platano lleno para vender, los llevaba a Siuna y bonanza. Era bastante, fijate que era
casi alrededor de 300 cabezas de platano. Muy poca gente trabajaba asi. Yo antes
trabaja bastantes, yo todavia me siento fuerte, pero desde que me operaron, ya no
puedo trabajar. Después de doce y trece afios podré recuperarme de mi salud y poder
trabajar.

Empecé trabajando en Bilwi después tuve una oportunidad de viajar a Bluefields,
después di la vuelta por Managua y llegue a la Luz, para ese tiempo, fui a buscar
trabajo a la empresa y consegui un trabajo, era para trabajar en los barcos. Pues, esta
mujer que es mi sefiora tenia su marido, era el papa de la sefiora de don Jerry, y
cuando nos conocimos pues yo se la quite y me case con ella. Como el marido era

144



palanquero se iba por buen tiempo y la dejaba sola. Los barcos llegaban hasta la
desembocadura del bambana, alli dejaba la carga y después se tenian que trasladar en

pipantes.

En la desembocadura del ri6 bambana, alli Vivian bastante chinos, era como una
colonia de chinos, tenia grandes ventas, tiendas de todo vendian, pues fijate que
durante el tiempo de los bandoleros, un hombre que se llamaba Pedron salio con los
bandoleros, les robaron casi todo y mataron a tres chinos, el resto se corrieron algunos

se vinieron para rosita.

Para ese tiempo, teniamos que ir hasta el mar, hasta Haulover para traer un reverendo,
ibamos en grandes botes con muchos palanqueros solo para traer el reverendo,

viajabamos como una semana y después lo ibamos a dejar de regreso.

En ese tiempo no habia maestros, los mismos pastores moravos eran los maestros,
esos eran los que les daba clase a los nifios. No mirabas ningun maestro....... Pues asi

era mi vida, las cosas no eran tan facil....

145



GUIA DE ENTREVISTA MAS, EN. 4.

Entrevistador: Eloy Frank Gémez
Entrevistado: Zacarias Angulo
Cargo: Anciano comunal.
Comunidad: Dibahil

Edad: 87 afios

146



Eloy Frank: ¢Como conocedor de la historia de su pueblo? ¢ Qué me puede decir sobre
el origen de los mayangnas tuahkas?

Zacarias Angulo: Los tuahkas(..) vinieron de Asia llegaron a Nicaragua y estuvieron
por el pacifico algunos bajaron por la cabecera del rio coco se adentraron en los rios de
Siwi was hoy conocido como Siuna, sobre el rio Prinzapolka llegaron a la zona de
Bluefields y después vivian en Bilwi y asi se ubicaron en otros lugares Cuando estaban
en Bilwi llegaron los miskitus y empezaron a hacerles la vida imposible por tal motivo
empezaron a abandonar el lugar refugidndose en las cabeceras de los rios Wawa
Kukalaya Waspuk Musawas Banakwas hoy Banacruz asi también en la zona de
Alamikamba alli construyeron sus comunidades.

E.F: Simikara ¢ Qué significado tienen para los tuahkas?

Z.A: Simikara era la capital considerada de los primeros pobladores tuahkas esta
ubicada en banakwas yo conozco el lugar. Alli fundaron las primeras comunidades de
los tuahkas, ese lugar fue el escenario de una guerra entre sumos tuahkas y
panamahkas la guerra se da por que antes, todos los hombres salian por muchos dias
a cazar y solo quedaban las mujeres en casa.

Los tuahkas salian de caceria y llegaban hasta los territorios de los panamahkas en
musawas y se robaron una joven embarazada hija del cacique Aukpal, este les envio
varios mensajes diciendo que dejaran ir a la joven ellos pusieron en libertad a la joven
sin embargo como no la dejaban los panamahkas le declararon la guerra a los tuahkas
en donde murid el cacique tuahkas Simikara el lugar de los tuahkas se llamaba

Simikara en memoria del cacique que tenia un tipo de gobierno.

E.F: ¢ Cual fue la primera comunidad donde se asentaron?

Z.A: La primera comunidad en donde se asentaron se llamaba Simikara por que el
cacique la fundo después fundaron otras lugares cuando salieron huyendo de la guerra
siguieron la cuenca del rio Tungkih fundaron Wasakin la mayoria de los tuahkas

147



siguieron la cabecera del Tungkih como Panmahalwas, Espafiolina una parte se
quedaron en mukuswas, otra parte se fueron sobre la cabecera del rio kukalaya
fundaron una comunidad que se llamaba Sabawas, alli vivian desde estos lugares
fundaron los otros pueblos sobre las carreteras y otros rios como el bambanwas

bambana.

E.F: ¢Qué le hace pensar a usted que las personas que viven en esta comunidad son
mayangnas?

Z.A: Si todas estas personas dicen ser mayangnas esta comunidad fue fundada por
mayangnas tuahkas las mujeres Lucinda Brad y mi mama de nombre Iminis Morales
Lucinda, era mi abuelita estaban sin marido tenian un solo hermano que se llamaba
Ministro Brad, ellos tres fueron los primeros en fundar este lugar construyeron una casa
solo se hablaba el tuahka esto le estoy hablando en el afio 1930 — 1940 por que en el
afio 1945 viajaban en barcos sobre este rio bhambana desde ese entonces se hablaba el
miskitu pero eran personas gque venian en ese barco, eran trabajadores marineros.

Cuando les agarraba la noche, se quedaban a dormir aqui ellos fueron los que le
pusieron el nombre de fruta de pan por que ellos decian que habian muchos arboles de
Fruta de Pan. esa es la comunidad de Brikput (fruta de pan y asi quedo). Pero el
nombre verdadero no es fruta de pan sino dibahil, una palabra tuahka, que significa Di—
Cosa bah—Quebrar hil-Cerro, es decir (El cerro de cosas quebradas). Este cerro
cuando se hacen excavaciones se encuentran piezas de hoyas de barro también se
encuentran restos de piezas arqueoldgicas en este momento yo tengo pedazos que he
encontrado yo se los ensefiare [en verdad me ensefio piezas de hoyas de barro] Se
encuentran todo tipo de piezas pequefias grandes|.. ] mira este pedazo de la orilla del

caldero, hasta una palita encontré.

E.F: ¢ Qué significa ser mayangna en un contexto multicultural?

148



Z.A: Para mi ser mayangna es ser igual que otras personas de otra etnia yo, me siento
orgulloso me siento bien cuando me encuentro con otro mayangna, me siento feliz en
medio de otras culturas o etnias yo me siento igual a ellos, no me siento menos si

nosotros también somos una nacion.

Lo malo es no identificarse como tal, cuando estamos en medio de muchas personas de
otras culturas no la gente no quiere hablar la lengua y que nos queremos identificar
como sumus tal como somos. Hay un dicho en los tuahkas que se dice,”cuando un
mono anda con una manada de congo eso es raro,” (presagio)..., nadie te cree lo que

quieres aparentar.

E.F: Actualmente en esta comunidad ¢Cuél es la lengua que se usa para la
comunicacion?

Z.A: La comunidad habla mas la lengua miskitu por que la mayoria de los nifios solo
hablan en miskitu, ya que ellos lo viven escuchando pero nosotros los viejos no
hablamos mucho el miskitu solo cuando nos encontramos con personas que son miskitu
siempre los ancianos los adultos tratamos de hablar en nuestra lengua el mayangna
tuahka yo y mi esposa hablamos solo en tuahka no puedo hablar la lengua ajena. El
problema es que tanto los nifios y la comunidad todos entiende el mayangna tuahka

pero no lo hablan solo lo hacen en miskitu.

E.F: Existe algun cambio en cuanto al uso de la lengua tuahka en la comunidad en
comparacion de los afios ochenta o antes y la actualidad.

Z.A: En esta comunidad las personas empezaron a hablar en miskitu a partir del afio
1945 empezaron a llegar muchos miskitus toda la comunidad era mayangna pero con la
llegada o el paso de estas personas que trabajaban en esos barcos la gente de la
comunidad escuchaba hablar el miskitu y se interesaron por hablar el miskitu. Los
mayangnas hablamos solo en nuestra lengua pero si llega un miskitu o una persona

blanca o mestizo y me habla en espafiol tengo que hablarle en espafiol es por eso que

149



los nifios también al escuchar hablan el miskitu empezaron a hablar solo el miskitu pero
no es cierto siempre mantenemos nuestra lengua nosotros no dejamos no
abandonamos nuestra lengua no se daba ese casamiento entre sumu y miskitu era
prohibido no se permitia esa relacion los ancianos no lo aprobaban en una casa solo

hablaban mayangna.

El hombre y la mujer eran mayangnas pero con el tiempo ya después de conocer a
estas personas miskitas los nifios cuando crecieron se casaron con algunos de ellos se
fueron de la comunidad y cuando regresaban ya hablaban la lengua miskitu cuando
crecieron se juntaron con mestizos, miskitu y desde entonces esta el problema de la
perdida de la lengua también los jovenes no hablan bien la lengua muy pocos hablan
mas miskitu pero si les hablas te responden ya que ellos entienden lo que les

preguntas.

E.F: Si existen cambios puede explicarme a que se deben estos cambios ¢ Por qué o
como surgieron estos cambios?

Z.A: Como te explique el cambio podemos decir que empieza a partir de la llegada de
los miskitu a esta zona compafiia minera en 1945, alli se da inicio a la situacion de
hablar la lengua miskitu.

E.F: ¢ Cudl es la lengua que usted utiliza en la casa con su familia?

Z.A: La lengua tuahka con mis hijos hijas y mi esposa siempre hablamos en tuahka de
ves en cuando hablo en miskitu mis hijas e hijos también hablan tuahka mi hijo varén
ese que esta sentado alli habla bien el mayangna su esposa es de mukuswas es

mayangna .

E.F: ¢Qué opinan los padres y madres de familia acerca de los cambios que se han

dado con relacion al uso de otra lengua?

150



Z.A: Hay dias que dicen por que estamos perdiendo nuestro idioma si nosotros no
somos miskitu queremos aparentar ser miskitu. Existe preocupacién en la gente adulta
yo también siempre estoy diciéndole a los nifios que por que estan dejando que sé
pierda nuestra lengua nuestra lengua siempre tiene que estar viva nosotros también
somos personas pero si hablamos en la lengua ajena no sabemos que somos como te
identifican tu no eres miskitu y solo hablas en miskitu no puedes sentirte como miskitu si
eres mayangna tienes que ser mayangna identificarte como mayangna asi hay dias que
los regafiamos.

Ellos conocen si es cierto que estamos perdiendo la lengua pero lo que nosotros
gueremos es que nos den clase en tuahka en nuestra lengua asi nosotros podemos
hablar mejor nuestra lengua muchos libros que salen los nifios se ponen a leerlos yo les
decia anoche casualmente leen los libros pero no comprenden lo que dice en el libro si
no le entienden para nada leen yo les explico eso dice esto y esto los hombres de los
animales es tal y tal. Entonces ellos dicen asi queremos que nos digan por que asi
nosotros podemos hablar mas la lengua nuestra. Creo yo que ensefidndoles la lengua

pueden aprender y hablar otra vez.

E.F: No cree usted que esta situacion con el tiempo puede afectar a la comunidad en
cuanto su identidad y lo que respectan a derechos como mayangna ¢Cémo lo ve
usted?

Z.A: Yo siempre he pensado en esto lo he venido analizando como un problema serio
Nnosotros no somos miskitu somos mayangna Si nosotros pertenecemos a una etnia
debemos hablar nuestra lengua. Como yo puedo decir que yo soy cuando no lo soy lo
que si podemos hablar el idioma de otro pero nuestros pensamientos nuestra forma de
ser como mayangna tuahka panamahka sentirnos bien de lo que somos a nosotros
también nos van a respetar por que somos personas es triste por que nosotros estamos
rechazando nuestros derechos pero si realmente somos fuerte y creemos en nosotros

tendremos nuestros derechos.

151



En este momento en la comunidad tenemos problema con un mestizo que vive con una
mayangna la comunidad le dice al mestizo como va a trabajar aqui si el no es de la
comunidad si ta eres del pacifico no puedes pensar como los sumus si tu quieres tienes
gue convertirte en sumu pero como se va a transformar en sumu si es mestizo tienes
sangre de mestizo no hablas la lengua aqui esta la mujer y ahora el le dice que lo deje

guedarse en la comunidad Pero yo no podré dejar mi lengua ni mis hijos.

Los comunitarios se identifican como mayangna antes habia mas confusion pero ahora
que salen libros en sumu las mujeres nifios los hombres estan haciendo el esfuerzo por
hablar la lengua yo les digo que tienen que hablar mas a algunos se les hace dificil por

gue son realmente miskitu y otros hablan bien el mayangna.

E.F: Las relaciones matrimoniales como se da entre los que se casan.

Z.A: No hay mucha mezcla casi solo hay matrimonio entre mayangna hay algunas
parejas que se han casado con miskitu y mestizo solo yo estoy en mi ley me case con
una mujer de mi propia étnia, yo no puedo casarme con otra persona de otra étnia

Nnosotros somos muy pobres y en esas otras etnias son diferentes.

E.F: No cree usted que los matrimonios mixtos sea uno de los factores de la pérdida de
la lengua tuahka en la comunidad.

Z.A: De alli viene todo ese problema de alli es que sé esta perdiendo asi es que llega si
se casa con una hija mia el hombre le exige a la mujer para que la lengua de él se
desarrolle mas y la lengua mia que es el sumu la corta estas relaciones se dan por que
se conocen se enamoran y luego se juntan pero hoy en dia que yo les digo tu sabes
qgue mi hija con quien te quieres ajuntar es sumu entonces tu tienes que aprender a
hablar la lengua de ella no tiene que ser miskitu si tu viniste a este lugar tienes que
pensar como mayangna aungue antes era prohibido que se casaran con otras personas

que no fuera de la étnia solo entre mayangna.

152



Pero ahora se han perdido esas normas pero yo les digo siempre usted con el tiempo
no van a saber para tener sus derechos por que los estamos perdiendo dile a tu marido
gue hable tu idioma y si no lo hace es mejor que te separes de él y casarte con un
mayangna lo que pasa cuando la mujer es mayangna y el hombre miskitu siempre en la
casa se habla el miskitu y cuando el hombre es mayangna en la casa se habla
mayangna se usa el idioma del padre aunque hay muchos miskitus que hablan bien el

mayangna.

E.F: Los ancianos de la comunidad ¢ Qué opinan acerca de esta situacion de la perdida
de la lengua tuahka?

Z.A: En cuanto a eso se sienten molestos dicen que por que esta pasando esto si
nosotros no somos miskitu como es posible que nuestra comunidad sé este llenando de
miskitu los miskitu viven en rio Coco si nosotros somos del Tungkih como vamos a ser
miskitu por eso es mukuswas musawas donde quiera que me encuentre con la gente no
les hablo en miskitu solo en nuestra lengua ellos a mi me consideran como mayangna
yo también les hablo en mi propia lengua nuestra lengua es lo mas grande que

tenemos.

E.F: Usted cree que la situacion migratoria de personas de otras etnias influye en al
perdida de la lengua de la comunidad.

Z.A: Este caso de personas que vienen de otro lugar es un problema por eso es que se
va perdiendo la lengua si en este momento aparece en la comunidad un enorme tigre o
una enorme serpiente la gente va a tenerle miedo por que es posible que nos
exterminen asi es casi igual cuando viene una persona de otra etnia nuestra lengua se
va mezclando y con el tiempo desaparece y nos matan asi veo yo las cosas yo no

quisiera gque fuera asi.

153



E.F: ¢ Cudl ha sido el papel de la Iglesia Morava en cuanto a la divulgacion de la lengua
sumu tuahka en al comunidad?

Z.A: Hombre (.) aqui tenemos biblicas en la lengua mayangna pro eso cuando vamos a
la iglesia y leen un texto biblico lo hacemos en mayangna a veces nos predica en
miskitu pero leemos la Biblia en mayangna tenemos cantos en mayangna se canta en
mayangna cuando envian un pastor que es mayangna predica en mayangna pero si es
miskitu lo hace en miskitu hay pastores que nos dicen se dan cuenta que estan

perdiendo la lengua como viene ese problema.

E.F: En las reuniones que hace la Iglesia asamblea y la escuela ¢ Qué lengua es la que
usan?

Z.A: La mayoria de las ocasiones se habla en miskitu en la escuela lo que he visto me
gusta por que ensefian en mayangna miskitu y espafiol Cuando la reunion la dirige un
mayangna todos hablamos en mayangna y los deméas nos quedan mirando y nos dicen.
Qué es lo que estan hablando, Nosotros les respondemos que estamos hablando en
nuestra lengua nadie me puede obligar a que no hable en mi lengua en la Iglesia

también.

E.F: Usted como padre de familia ¢ Qué medida ha tomado para que en su familia no se
pierda la lengua tuahka?

Z.A: Yo siempre les digo a ellos que no hay que perder la lengua que un dia cuando se
nos presente un problema y si seguimos hablando nuestra lengua nos dara nuestros
derechos aunque yo me muera no dejen que se pierda mi lengua siempre tiene que

continuar adelante.

E.F: El programa de EIB esta contribuyendo al rescate revitalizacion y desarrollo de la
lengua tuahka.

Z.A: Sé estan dando las clases en la lengua pero necesitamos que los libros estén en
tuahka, en cada variante de la lengua de los mayangna los textos vienen en tuahka y

154



panamahka mezclado y no debe de ser asi. Es cierto que el tuahka y el panamahka son
parecidos pero no es asi hay que estar traduciendo lo que sale en el libro. Ahora en los
libros no estan saliendo en tuahka algunas cosas la mayor parte esta hecha en
panamahka hay dias que siempre les digo a los maestros nifios nosotros queremos que

los libros los hagan en la lengua tuahka para que nosotros podamos leerlos.

E.F: Los docentes de la escuela hilinglie ¢ Qué lengua usan para la comunicacion con
los nifios?

Z.A: Los maestros que vienen a trabajar a esta comunidad todos hablan mayangna los
nifios cuando quieren hablan mayangna sino miskitu algunos espafiol yo creo que
mientras hablemos mas idiomas es mejor pero siempre y cuando conservemos nhuestro

idioma lo que veo es que hablan mita miskitu y mita mayangna no solo miskitu.

E.F: Si a usted le correspondiera tomar medidas en su comunidad para conservar la
lengua como elemento clave de la identidad de un pueblo ¢Qué es lo primero que
haria?

Z.A: La medida que yo tomaria es que en todas las casas ensefien y se hable en
mayangna que aprendan a hablarlo a mi también me gustaria recibir clases en
mayangna gue los nifios que vienen sean mayangnas tuahka o panamahka verdaderos
La comunidad debera de cumplirlo con esto y si no lo hacen yo los apartaria los
expulsaria de la comunidad ya que si no se sienten como mayangna si quieren ser
miskitu que se vaya a un pueblo donde viven miskitu cada persona debe de buscar y

estar con su raza cada cual con su raza.

E.F: Durante nuestra conversacion. Hay algo que se olvido para que me lo pueda
contar

Z.A: Que cosa no creo que se me olvido algo lo que te digo es lo que siento lo que
quiero es que los libros que salgan nos sirvan para leerlos nosotros los ancianos

podemos explicarles a los nifios cuando hay algo que no entiendan solo asi nuestra

155



lengua puede desarrollarse. Si nosotros no decimos nada no hablamos mas rapido se

puede perder la lengua.

E.F: Usted piensa que me ha dicho todo lo que deseaba contarme.

Z.A: Asi como te estoy diciendo hay mas casos que hablar pero el problema esta en
gue si todo lo que decimos se pudiera solucionar fuera bueno pero si no se soluciona y
solo hablamos del problema y lo dejamos no sirve no hay nada.

E.F: Le gustaria que podamos conversar en otra ocasion ¢De qué cosa le gustaria que
platiquemos?

Z.A: Claro podemos conversar mas acerca de los cuentos lo que quiero es que
nuestros nifios se aprendan los cuentos mayangnas nosotros los ancianos se los

contamos en la escuela luego ellos se los aprenden.

156



GUIA DE ENTREVISTA MAS, EN. 5.

Entrevistador: Eloy Frank Gomez
Entrevistado: Eloy Juwith Camilo
Cargo: Reverendo Moravo
Comunidad: Dibahil

Edad: 50 afios

Fecha: Diciembre 2006

Eloy Frank: Usted como conocedor de la historia de su pueblo ¢Qué puede decirme
sobre el origen de los mayangnas tuahkas?

Eloy Juwith: Bueno yo soy panamahka aunque mi mama es de wasakin y mi papa es
panamahka de santa maria. Lo que yo conozco, es de la poblacion que viven aqui, mi
papa ya murié pero decia que antes los mayangnas vivian en las cabeceras de los rio
Wawa alli hay un raudal es sorprendente por que se ve que la geografia que tiene es
impresionante se ve como dos raudales en sentido contrario como si chocaran alli
existe una gran secreto alli nuestro abuelos tenian su comunidad cuando nosotros
ibamos a trabajar extraer el chicle del tuno nos explicaron aqui es donde nuestros
antepasados habian fundado la comunidad después de huir de las constantes
persecuciones de los miskitus en ese lugar se escondian no usaban caldero no tenian

nada en que cocinar por lo que habian hecho unos hoyos en la tierra y alli cocinaban.

Se ven todavia los hoyos dicen que los miskitus cuando llegaron al lugar dispararon
desde arriba de un cerro los impactos de bala en las piedra y rocas todavia para el afio
1974 se veian en ese afio conoci ese lugar el nombre del raudal no recuerdo por que
nosotros andabamos con una gente de Awastingni ellos nos dijeron que aqui hubo una
comunidad de nuestros antepasados fue un escenario de guerra entre miskitus y
sumus hay un barranco pendiente enorme alli combatieron. Dicen que después de las

guerras los mayangnas siguieron otros caminos y llegaron asentarse sobre el rio Siwi



Was, hoy Siuna sobre la carretera Rosita — Siuna, hoy conocido como Siuna Was mal
pronunciado por los mestizos por que ese lugar y el nombre fue dado por los
mayangnas alli vivieron dicen que el nombre se debe a que ese rio esta rodeado de
grandes cerro los chanchos de montes bajaban a bafiarse en grandes manadas una
parte del grupo siguieron otros caminos hasta llegar al rio Waniwas hoy (Wani) una

especie de arbol parecido al (Guano).

Asi también otros lugares que tienen nombres en mayangna... (Interrupcion — pregunta
a su esposa) explica que el nombre de Wani era por que sobre el rio habian muchos
arboles de esta especie (Wani) por eso se le dio ese nombre. Por ejemplo un pueblo
conocido como Matiswas fue fundado por los sumus bawihkas que salieron de Siwi
Was hoy Siuna todos salieron del rio Wawa hablar de nuestra historia podemos pasar

dias por que es muy extensa

E.F: Esta Comunidad es de descendencia tuahka.
E.J: Esta sefiora que vive aqui dofia Adriana Fendli es tuahka es familia de nosotros es
mi tia pero su padre era negro de Rotan por eso es que ella parece criolla pero es

tuahka ellos son de la zona de Wasakin del rio Banakwas.

E.F: ¢Cual fue la primera comunidad donde se asentaron?

E.J: La primera comunidad es esta zona de dibahil es la mas antigua todavia
encontramos vestigios de las ollas de barro que utilizaban (aqui tengo un pedazo te lo
regalo cuidalo) La gente en su mayoria estaba concentrada en wasakin pero dicen que
el sefior Marcelino Rosendo (mi abuelo) fue asignado por el reverendo que estaba en
wasakin para que viajara hasta un lugar conocido como Dos Bocas (1920) en ese lugar
(Dos Bocas) existe un lugar conocido como lh Sahni alli ya vivian mayangnas pero
panamahkas alli mi abuelo y esta gente empezaron a construir una Iglesia fijate que

esta gente para tener la santa cena tenian que viajar hasta Prinzawala (Prinzapolka)



hasta la barra ellos los que vivian en Dos Bocas para asistir a misa tenian que viajar

hasta wasakin casi 2 o 3 dias de viaje en pipante asi hacian.

En 1931 en Dos Bocas ya habia una Iglesia no habia mucha gente en esta zona en la
desembocadura del rio Tungkih habia un pueblo grande de chinos y mestizos habian
grandes tiendas ya que era el panadero de los barcos y botes que trasladaban
magquinaria de la compafiia minera de bonanza entonces un tal Pedron eran los mismos
Sandinistas (Bandis) que después de matar al reverendo Aleman en musawas en el afio
1931 — 1932 pasaron por aqui y destruyeron este pueblo se salvaron todos y los chinos
se corrieron de alli para otros lados. Los descendientes de los tuahkas son los que

habitaron toda esta zona.

E.F: ¢/ Qué le hace pensar a usted que las personas que viven en esta comunidad son
Mayangnas?

E.J: Yo lo que siempre digo es esto yo tengo 50 afios por que nosotros los mayangnas
también somos personas, somos una etnia tenemos nuestra lengua ahorita, es lo que
estamos usando para comunicarnos pero en esta comunidad tenemos un problema, si
estan hablando en mayangna apenas se acerca un miskitu dejan de hablar el sumu y

ya empiezan a hablar solo en miskitu.

Aunque no lo hablen bien, lo que me preocupa es que muchos dicen ser sumu-
mayangna pero no le dan valor a su lengua le dan mas valor y superioridad a otras
lenguas en este caso al miskitu nosotros mismos no nos consideramos no nos
respetamos como si no fuéramos igual a otros eso es lo que siempre yo les digo a los
comunitarios un dia yo estaba en rosita en el corredor de la casa del chino Heberto
Chang y mire que venia otro chino alegre apresurado y desde lejos venia hablando en
chino el chino Heberto salié y lo abrazaron entre todos y hablaban su lengua con tanto

orgullo se identifican sin pena.



Pero nuestra gente no son asi aqui en la comunidad hablan muy bien el mayangna.
Toda la familia de don Zacarias, la Marlene, la Nanda, pero se afrentan no te miento si
te fijaste agorita yo estaba platicando con un sefior en mayangna apenas vos llegaste
empez6 a hablarme en miskitu siento que les da pena se averguenzan ellos no son

miskitu pero se creen miskitu.

Nosotros también representamos una nacién una etnia aunque vengan los gringos
mestizos y miskitu debemos hablar y mantener nuestra lengua Cada vez que analiz6 los
problemas de esta comunidad igual que Betania me pongo triste me preocupa la
situacion me da mucha pena que cada vez que nos encontramos entre mayangnas nos
hablan en miskitu cuando nuestros cabellos son como los de los chinos lisos somos
mayangna y debemos sentirnos orgullosos de nuestra lengua.

E.F: ¢ Qué significa ser mayangna en un contexto multicultural?

E.J: No puedo mentir de esa historia casi no conozco si te fijas los panamahkas son
muchos y los tuahkas son muy pocos solo esta comunidad y wasakin. Pero esta gente
tuahka ahora intenta hablar solo panamahka o veo esto no quieren hablar mucho en
tuahka tienen muchos términos en miskitu. Por ejemplo: el chancho de monte los
tuahka dicen Wari y eso es miskitu por que el verdadero mayangna es Siwi .

E.F: Actualmente en esta comunidad ¢Cuél es la lengua que se usa para la
comunicacion?

E.J: No se mucho...

E.F: Existe algin cambio en cuanto al uso de la lengua tuahka en la comunidad en
comparacion de los afios ochenta o antes y la actualidad

E.J: En esta comunidad hablan mas la lengua miskitu a veces yo les digo solo yo y mi
familia hablamos en mayangna por que en la casa solo en mayangna hablamos. Todos
nos hablan en miskitu a veces cuando les hablo en mayangna intentan hablar en



miskitu asi son la gente yo veo que nuestra gente no se valoran ellos mismos yo hace
poco observe algo la maestra Selaina llego en bicicleta con su hijo y empiezan a hablar
solo en espafiol y la mama medio hablo espafiol. Al ver eso yo le pregunto a la maestra
de donde es ese muchacho y ella me dice pues este nifio es el que tu lo tenias cuando
era pequefio y yo le digo pero por que hace esto por que le hablas en espafiol eso no
es bueno deben hacerlo en su lengua materna pienso que nosotros mMismos Nos

discriminamos internamente.

E.F: Si existen cambios puede explicarme a que se deben estos cambios ¢,Por qué o
Cbmo surgieron estos cambios?

E.J: En los ochentas la cruzada de alfabetizacién fue importante por que nuestra gente
en las comunidades leian y escribian solo en mayangna después de esto se ha perdido
la educacion de adulto yo creo que era la alternativa pero como no se sigui6é se ha

perdido ahora solo en miskitu estan hablando.

En kalmata hay una sefiora es la que habla mayangna aunque sus hijos les hablan en
miskitu ella les contesta en mayangna no hay otra persona todos solo quieren hablar en
miskitu en esta situacion no se sabe que hacer en betania cuando hablas en mayangna
la gente se rien de vos es muy raro y extrafio el comportamiento de la gente. La perdida
que se dio por que los nifios de ese tiempo ya son jovenes y mujeres y al casarse con
miskitu van perdiendo la lengua sus hijos solo estan hablando en miskitu ese es el

problema.

Yo siempre veo el caso de musawas como el mejor ejemplo alli puedes ver que llega
alguien de piel negra criollo pero con ese orgullo nos saludan en mayangna con una
alegria y te sorprende esa actitud te alegra en cambio esta gente son lo contrario desde
que te ven vienen gritando en mayangna a veces mejor que nosotros y eso es

motivador.



E.F: ¢Cudl es la lengua que usted utiliza en la casa con su familia?

E.J: Todo es en mi lengua materna (Ver cuadro)

Esposa Hijos Hermanos Otros |:|

En el caso de mi hermano el sindico cuando yo le hablo en mayangna entonces me
habla pero después cambia al miskitu eso es un problema Creo que se le debe exigir a

la gente que hablen solo en mayangna.

E.F: ¢Qué opinan los padres y madres de familia acerca de los cambios que se han
dado con relacion al uso de otra lengua?

E.J: Hermano es lo que te estoy diciendo a mi me da mucha pena esta situaciéon no
piensan no se preocupan para nada sobre el problema de la perdida de la lengua les da
igual a veces alguna persona dice algo pero preguntale a este nifiito no habla nada de
mayangna desde que nacieron solo en miskitu ya se creen miskitu no piensan nada si

son mayangna O no.

E.F: No cree usted que esta situacion con el tiempo puede afectar a la comunidad en
cuanto su identidad y lo que respectan a derechos como mayangna ¢Cémo lo ve
usted?

Z.A: (Wahai) Amigo si yo te dijera que eso es lo que pienso, que con el tiempo los
lideres mayangnas y otras personas mayangnas pueden desconocer a estas
comunidades que se niegan a hablar la lengua y negar su identidad. Aqui hay personas
gue son lideres, hijos de este pueblo, que tienen poder o influencia duefio de estas
tierras pero, ellos solo se preocupan por sus propios intereses y no se preocupan por

los problemas de la comunidad.

Hoy, se esta perdiendo la identidad mayangna, hay muchos estudiantes pero no
pueden conseguir un proyecto que se trate de alfabetizar a todos los adultos y jévenes

solo en mayangna. Pero hoy la perdida continua, si ves, esta sefiora que vive alli en



frente, un dia llego un hombre miskitu de prinzapolka y ella se caso con el sin
conocerlo, es un desconocido pero se juntaron todos los hijos estan hablando en
miskitu y ella siendo mayangna, ahora se siente miskitu. Estos nifios si les hablas en
mayangna solo se rien de uno, esto nos desanima, estamos perdiendo nuestros
derechos, le damos mas valores a los miskitus como si nosotros no tuviéramos valor.

Eso es triste.

E.F: Las relaciones matrimoniales cdmo se da entre los que se casan.

E.J: Aqui las relaciones se dan con personas que llegan de otras comunidades esa
familia son de Prinzawala el otro es de Isnawas un miskitu y se ajuntaron. En el caso
de don Zacarias se caso con una sefiora tuahka de wasakin y sin embargo sus hijos
hablan solo en miskitu algunos medio hablan en mayangna. EIl var6n mayor viene con
su sefiora de mukuswas y ahora la sefiora se siente miskita. Otros se casan con miskitu
de rio Coco y asi se van perdiendo hay mucha gente en esta comunidad que son de
otros lados.

E.F: No cree usted que los matrimonios mixtos sea uno de los factores de la pérdida de
la lengua tuahka en la comunidad.

E.J: No en todo caso por que hay familias que se casan entre mayangnas pero no se
por que pierden la lengua. En Betania mi hermano se caso con una mujer de Wihilwas y
ella es mayangna pero habla solo miskitu con sus hijos en el hogar pero también
relacionarse con otros grupos étnicos causan muchos dafios para nuestro grupo se
aprenden costumbres no buenas se pierde la lengua con al llegada de una persona

extrafia a al comunidad también se crean conflictos.

Es por eso que yo respeto las comunidades de espafiolina, mukuswas y santa maria ya
que ellas siempre mantiene su lengua, a Arenaloso vos llegas alli y miras mujeres
blancas parecen mestizas pero son mayangnas todas estan hablando en mayangna

vas a musawas donde viven miles de gente y si vos hablas en miskitu no te daran ni



una taza de wabul por que con eso ellos demuestran ser fuerte y celosos de su

identidad pero en estos lados la gente son lo contrario.

E.F: Los ancianos de la comunidad ¢ Qué opinan acerca de esta situacion de la perdida
de la lengua tuahka?

E.J: Los ancianos no dicen nada todos hablan solo en miskitu, yo digo que en 1968
cuando yo llegue a betania me fijaba que los hijos nietos de don Rosendo solo
hablaban en miskitu y hasta el dia de hoy es igual, por eso que hoy en dia hay un
problemas, mayangna que cuando intentaba hablar miskitu la gente de Dos Bocas que
eran mayangnas lo remedaban por que no habla bien y se burlaban de el para que
dejara de hablar esa lengua por que todo el pueblo sobe que el es mayangna y queria
aparentar como miskitu.

E.F: Usted cree que la situacion migratoria de personas de otras etnias influye en al
perdida de la lengua de la comunidad

E.J: Las migraciones son un problema por que yo lo veo como un problema muy grave
se esta perdiendo la lengua mayangna por el miskitu fijate el gringo o el chino hablan
cada quien su lengua pero nosotros hablamos otra lengua yo veo que la gente no
quieren hablar en nuestra lengua y la sustituyen por el miskitu.

E.F: Cudl ha sido el papel de la Iglesia Morava en cuanto a la divulgacion de la lengua
sumu-tuahka en al comunidad

E.J: Si te digo que casi nada en el afio 1990 por el problema de la perdida de la lengua
el reverendo Eugenio Jacobo gestiono un proyecto tomando en cuenta que nosotros
somos una etnia y tenemos derecho a divulgar nuestra lengua se consiguié un fondo
para traducir la Biblia en mayangna y con muchos esfuerzos se logro traducir la Biblia
ahora tenemos nuestra Biblia en nuestra propia lengua fijate que de Costa Rica me
mandaron 60 Biblia en mayangna me trajeron nos chiles los reparti en toda la

comunidad y les dije ustedes todos los miércoles, viernes y domingo deben traer la



Biblia para cuando nos toque leer en Texto Biblico lo podemos hacer en la nuestra
lengua cuando lo intente pues casi nadie lo llevaba después empezaron a decir que la
Biblia en mayangna no estaba buena por que no entendemos lo que dice solo
entendemos lo que dice la Biblia en miskitu y cuando predicamos con la Biblia en

mayangna la gente se rie, es algo feo.

A mi me da mucha pena la actitud de la gente esta situacién no se que hacer nuestros
reverendos nos dieron la oportunidad para que nosotros como cualquier otro grupo
tengamos nuestra Biblia en nuestra lengua ensefar la palabra de Dios en mayangna
pero como te he dicho si vos vas a la comunidad de espafiolina y mukuswas no usan la
Biblia en mayangna.

Pero si vas a musawas para ejemplificarte mejor de Sakalwas, Suniwas, Kuahbul y toda
la reserva a horita solo usan la Biblia en Mayangna cantan con toda alegria en
Mayangna si vas a estas comunidades del rio como bambana y predican en mayangna
mas bien la gente se rie. Aqui en Dibahil pues para decirte la verdad muy poco les

hablo de eso estoy recién llegado.

E.F: En las reuniones que hace la Iglesia asamblea y la escuela ¢ Qué lengua es la que
usan?

E.J: Aungue en todos los eventos se habla en miskitu inclusive en la escuela la maestra
que viene da la clase en miskitu yo estoy escuchando de la casa a veces por alla habla

un poco en mayangna y los deja y después todo en miskitu.

E.F: Usted como padre de familia ¢ Qué medida ha tomado para que en su familia no se
pierda la lengua tuahka?

E.J: Pues yo no tengo problemas en ese aspecto yo con mi familia todo el dia y siempre
solo hablamos en mayangna si yo también soy gente soy de una etnia tengo derecho

tengo mi lengua y por que la voy a negar.



E.F: El programa de EIB esta contribuyendo al rescate revitalizacion y desarrollo de la
lengua tuahka.

E.J: Wahai (Amigo) yo veo que los maestros que trabajan para el PEBI (Programa de
Educacioén Bilingiie Intercultural) son muy mentirosos engafian mucho a la gente, les
entregan libros en mayangna y eso es importante, que el espafol y el mayangna se
ensefie, si solo ensefiara en mayangna a los nifios, a medida que van aprobando de

grado no saben nada de espafiol.

Pero ahora veo y escucho que en las escuelas hasta que los maestros ven a un
mayangna u otro docente entonces empiezan a desarrollar la clase en mayangna, pero
la lengua de mayor uso es el miskitu por que aqui en dibahil los maestros vienen
orientados a dar clase en mayangna pero cuando vienen todos los hacen en miskitu y
no usan el espafiol los nifios por eso es que hablan en miskitu preguntale a este nifio
(Ayangna ais yah) se repite o se pregunta muchas veces (el nifio no contesta) viste no
entienden nada de Mayangna solo miskitu.

E.F: Los docentes de la escuela hilinglie ¢ Qué lengua usan para la comunicacion con
los nifios?

E.J: Solo dan la clase en miskitu eso es lo que pasa.

E.F: Si a usted le correspondiera tomar medidas en su comunidad para conservar la
lengua como elemento clave de la identidad de un pueblo ¢Qué es lo primero que
haria?

E.J: Los niflos solamente saben hablar en miskitu no saben nada en algunas casos ni

una palabra.

E.F: Durante nuestra conversacion. Hay algo que se olvido para que me lo pueda

contar.

10



E.J: Pues no podria decirte exactamente que medida tomar pero yo veo que esa
perdida de la lengua que se da esas personas que trabajan en el pueblo ven la rama de
la educacion tienen que venir a visitar con mas frecuencia a la comunidad y sensibilizar
mas a los comunitarios ancianos madres y padres les ensefien a sus nietos e hijos a

hablar solo en mayangna para que asi puedan hablar el mayangna.

Pues yo creo que es necesario normar ciertos casos pero debe ser consensuado con la
comunidad para que la vean como una necesidad aunque yo les digo que es penoso
gue nosotros no somos miskitu y estamos hablando solo en miskitu tratemos que con
mucho respeto empecemos hablar solo en la lengua mayangna. Nosotros como
pastores les hablamos a la gente para que tomen conciencia y hablen la lengua pero la
gente como que no entienden pero se que para que esto cambie se requiere de mucho

esfuerzo y tiempo

E.F: Usted piensa que me ha dicho todo lo que deseaba contarme.

E.J: Yo creo que lo que vos me preguntaste yo te he contestado creo que no se me ha
olvidado otra cosa pero sugiero que los lideres deben de apoyar a las comunidades
para combatir esta situacion con el apoyo de nuestros ancianos que no han muerto creo
gue se puede lograr mucho con los nifios hijos esposas para aprender a hablar la
lengua mayangna si se mueren nuestros ancianos perderiamos mucho tenemos que

hacer un esfuerzo para fortalecer el derecho de nuestra lengua.

E.F: Le gustaria que podamos conversar en otra ocasion ¢De qué cosa le gustaria que
platiquemos?
E.J: Yo estoy dispuesto en poder conversar mas sobre esto si para eso estamos.

EF: Gracias.

11



GUIA DE ENTREVISTA MAS, EN. 6.

Entrevistador: Eloy Frank Gémez
Entrevistado: Marlene Nicasio
Cargo: Jueza Comunal
Comunidad: Dibahil

Edad: 38 afios

12



Eloy Frank: Usted como conocedor de la historia de su pueblo ¢Qué puede decirme
sobre el origen de los mayangnas tuahkas?

Marlene Nicasio: Mira sobre historia no te puedo decir mucho (interferencia ruido de
lata de un grupo de nifios) para el 14 de septiembre no tienen banda y tambores por

eso lo hacen con galones viejos y potes.

E.F: Esta Comunidad es de descendencia tuahka.
M.N: Hombre los que estan hablando tuahka si son mayangna pero no puedo decirte de

donde vinieron hay tuahkas, hay panamahka, miskitu, hay mestizos también.

E.F: ¢ Cual fue la primera comunidad donde se asentaron?
M.N: Yo si no se pero dice mi mama que esta comunidad es la mas antigua.

E.F: ¢Qué le hace pensar a usted que las personas que viven en esta comunidad son
mayangnas?

M.N: No se si me voy a expresar mal pero te digo que estaba pequefia talvez no me
preocupaba mucho esa situacion de si sumu — mayangna o que pero yo no hablaba el
mayangna pero durante la revoluciéon (Sandino) empecé a darme cuenta sobre lo que
significaba ser sumu, pero ahora siento que es mas importante ser mayangna por que
para mi es tener orgullo de pertenecer a un grupo o etnia aunque me sentia mal por ese
termino de sumu por que en el tiempo de la revolucién la gente decia que ser5 sumu
era lo peor haragan por eso no me gustaba que la gente me dijera sumu por eso me

siento mucho mejor cuando me dicen mayangna.

E.F: ¢ Qué significa ser mayangna en un contexto multicultural?

M.N: No te puedo decir no conozco mucho.

E.F: Actualmente en esta comunidad ¢Cual es la lengua que se usa para la

comunicacién?

13



M.N: Yo lo que observo es que hombre la gente hablan el sumu la mayor parte de la
gente hablan mayangna yo con mis hijos mi mama hablamos solo en mayangna. La
comunidad se hablan pero lo adultos cuando se hacen reuniones soplo se intenta
hablar en mayangna aunque vengan los miskitu hablamos en sumu y si no entienden lo

traducimos en miskitu.

E.F: Existe algun cambio en cuanto al uso de la lengua tuahka en la comunidad en
comparacion de los afios ochenta o antes y la actualidad.

M.N: En los afios ochenta es cierto yo me acuerdo que la gente hablaban mas en
mayangna mi mama y mi papa aunque él es miskitu ellos solo hablaban en mayangna,
ahora hablan en miskitu pero también de vez en cuando hablan en mayangna pero el
cambio se ha dado por que mucha gente se convirtieron o se creen miskitu, ademas
hay mucha gente que se ha venido de otro lado miskitu y mayangna de musawas pero

estos ahora solo hablan en miskitu y mayangna.

E.F: Si existen cambios puede explicarme a que se deben estos cambios ¢Por qué o
Cbmo surgieron estos cambios?

M.N: Como te he dicho yo creo que la perdida de la lengua se da por que en la
comunidad han venido mucha gente y miskitu de otro lado y se han ajuntado con

mujeres de la comunidad.

E.F: ¢ Cudl es la lengua que usted utiliza en la casa con su familia?

M.N: Pues en mi casa yo uso tres lenguas mayangna, miskitu y espafiol con mis hijos
les hablo en mayangna y miskitu ellos me entienden yo tengo un nifio que su padre es
mestizo con mis hermanos hablamos en miskitu por que ellos no hablan en mayangna.
Cuando me encuentro con mayangnas hablo mayangna uso las tres lenguas segun la
lengua que hable la persona.

14



E.F: ¢Qué opinan los padres y madres de familia acerca de los cambios que se han
dado con relacién al uso de otra lengua?

M.N: Los comunitarios estan molestos por este problema que ese esta perdiendo la
lengua yo les digo que antes ustedes hablaban solo en su lengua materna tuahka pero
ahora que llegaron los miskitu a la comunidad talvez por pena no hablan el mayangna y
en sus casas solo hablan en miskitu por eso es que los nifios solo estan hablando en
miskitu y no me dicen nada por eso yo les digo que los padre y las madres son
culpables.

E.F: No cree usted que esta situacion con el tiempo puede afectar a la comunidad en
cuanto su identidad y lo que respectan a derechos como Mayangna ¢Cémo lo ve
usted?

M.N: Mira eso es cierto lo que vos decis yo les digo a la gente.... el momento en que
dejan de hablar la lengua estas perdiendo tus derechos esa es tu lengua tienen que
hablarlo pero si ahora te niegas a hablar tu lengua y hablas el miskitu algunos dicen que
por el hecho de que hay varias familias miskitu se ven obligados a hablar en miskitu
pero yo les dijo pues no lo hagan si ellos quieren que aprendan la lengua pero no tienen
gue dejar de hablar tu lengua por eso es que los nifiitos solo estan hablando miskitu.

E.F: Las relaciones matrimoniales ¢,cémo se da entre los que se casan?

M.N: Es mas con miskitu muy poco con mestizos.

E.F: No cree usted que los matrimonios mixtos sea uno de los factores de la pérdida de
la lengua tuahka en la comunidad.

M.N: Aqui las relaciones se dan mas entre los mayangna y miskitu pues te cuento que
yo vivi con un mestizo aqui ya no hay reglas o normas las cuales eran prohibidas
relacionarse con otros grupos étnicos pero sabes que yo creo que por eso tenemos ese
problema hay mucha libertad y los jévenes ya sean varones o mujeres no les importa
las consecuencias de esas relaciones a veces pienso que no deberia de darse ese

problema de la perdida como yo no he perdido mi lengua yo pienso que es fachentada

15



de la gente por querer aparentar otra cara hay personas que por el hecho de vivir con
un mestizo o miskitu dice que no hablan sumu son criados para mi le dan mucho valor a

la raza del hombre y a la lengua pero ella no se valora lo hace famoso.

Fijate que pienso lo contrario si un miskitu quiere vivir conmigo que respete mi lengua si
no le gusta pues lo dejo. Por eso es que los nifios pierden la lengua se hacen miskitu y

cuando les hablas en mayangna te dicen que hablas y siendo hijos de mayangnas.

E.F: Los ancianos de la comunidad ¢ Qué opinan acerca de esta situacion de la perdida
de la lengua tuahka?

M.N: Pues los ancianos estaban molestos por este problema que la gente estan
dejando de hablar la lengua. Aun se molestan mi mama don Zacarias don Faustino
ellos siempre hablan de eso (ni hablando) (céllate) regafian a sus familias por que no
hablan tuahka y las madres dicen yo hablo tia pero mi mama les dice pero tus hijos no

hablan el mayangna por que pero ahora estdn muy callados se cansaron.

E.F: Usted cree que la situacion migratoria de personas de otras etnias influye en al
perdida de la lengua de la comunidad.

M.N: Yo veo eso como un problema ellos son los causantes que la gente pierda su
lengua por eso de mi parte no quisiera ni aceptaria que vinieran mas miskitu a la
comunidad como dice un hermano mio que los nifios que saben un capitulo en
mayangna se pierde todo. Si pudiera evitar que vengan mas gente yo lo haria.

E.F: ¢Cual ha sido el papel de la Iglesia Morava en cuanto a la divulgacion de la lengua
sumu-tuahka en al comunidad?

M.N: Yo como jueza de la comunidad les exijo que les ensefien en la lengua mayangna
y si no lo hace vamos a publicar sus nombres por el programa radial en mayangna para
que les de pena es una forma de presionarlos. Cuando yo hago reunién siempre estoy
diciéndoles que no hablen en miskitu es por eso que sus hijos estan perdiendo la

16



lengua yo les digo le voy a decir a Eloy que publique sus nombres y que diga en su
programa que en Dibahil ya no hay mayangnas solo viven miskitu ahora cuando ando

por la comunidad supervisando algun trabajo me hablan en mayangna.

E.F: En las reuniones que hace la Iglesia asamblea y la escuela ¢ Qué lengua es la que
usan?

M.N: Uso de la lengua en diversos contextos. Dice mi hija que es mayangna hay un
profesor que no habla miskitu solo en mayangna da la clase y te digo que los nifios
estan aprendiendo a hablar la lengua sienten la necesidad de aprender el mayangna y

lo estan haciendo algunos maestros se les ensefian en miskitu y espafiol.

E.F: Usted como padre de familia ¢ Qué medida ha tomado para que en su familia no
se pierda la lengua tuahka?

M.N: Mira en mi caso yo les exijo fuertemente a que hablen mayangna a veces les pego
y los regafio les digo fijate en tu pelo aunque sea un poco crespo no creas que los
miskitu ese pelo les nacié solo pero ustedes son tuahka yo les exijo que hablen y
practiquen la lengua que lean libros en mayangna por eso hay varios libros en

mayangna. No quiero que se pierda la lengua.

E.F: El programa de EIB esta contribuyendo al rescate revitalizacion y desarrollo de la
lengua tuahka.

M.N: Yo veo que los que trabajan en el PEBI no se preocupan por estos problemas es
la primera vez que un mayangna anda investigando este problema que tenemos en las
comunidades ni les interesa saber y conocer a fondo el por que de este problema les da

igual eso no es bueno que vengan y que hablen con las comunidades.

E.F: Los docentes de la escuela bilingiie ¢Qué lengua usan para la comunicacion con

los nifios?

17



M.N: Hombre en cuanto a eso, pues yo veo que utilizan tres lenguas, mayangna miskitu
y espafiol. El maestro nuevo Freddy el no habla miskitu y por eso solo habla en
mayangna y espafiol trabaja en la escuela por eso ahora es mejor los nifios ya vienen y
me dicen mama ahora solo en mayangna nos estan ensefiando la otra maestra si da
clase en miskitu (...risas) y yo creo que eso crea una dependencia de los nifios en el
maestro si me habla en mayangna me lleva a traducir en miskitu y por eso pierden el

interés en aprender mayangna.

E.F: Si a usted le correspondiera tomar medidas en su comunidad para conservar la
lengua como elemento clave de la identidad de un pueblo ¢(Qué es lo primero que
haria?

M.N: Los nifios entre ellos hablan en miskitu cuando estan jugando donde quiera que
estén solo hablan en miskitu algunas palabras las dicen en mayangna yo creo que la
culpa de esto la tienen los maestros que venian antes por que acostumbraban a los
nifios a hablar solo en miskitu también los padres y las madres.

E.F: Durante nuestra conversacion. Hay algo que se olvido para que me lo pueda
contar.

M.N: Yo les exijo que solo hablen en mayangna hace poco yo les dije que solo tenian
que hacerlo en mayangna a mi nadie me habla en miskitu cuando lo hacen les digo no
entiendo lo que dicen yo no hablo miskitu entonces me hablan en mayangna los obligo
a que entiendan que ellos no son miskitu sino mayangnas eso lo he normado.

E.F: Usted piensa que me ha dicho todo lo que deseaba contarme.

M.N: Mira creo que te he dicho lo que me has preguntado pero hay algo que quiero
decirte pero creo que vos no andas en ese paquete. Es el problema de la escuela yo
anduve donde el alcalde y sabes que me dijo que estaba cansado que les hablara de
escuela pues me regafio yo le dije hubiera sabido que usted me iba a decir esto nunca
le hubiera dado el voto. Como en la comunidad de Wihilwas que no hay mucha gente le

18



construyeron una buena escuela y aqui los nifios estan sufriendo no tenemos una
banda para los nifios pero no nos resuelven nada esa es mi preocupacion. Bueno

tantas cosas pero no se que hacer me aflige esto.

E.F: Le gustaria que podamos conversar en otra ocasion ¢De qué cosa le gustaria que
platiquemos

M.N: Ya te dije que por ahora creo que si

19



ANEXOS

A. Cuadros de congruencia

1. Tema: “Ildentidad y desplazamiento lingiistico en la comunidad sumu mayangna tuahka de Wasakin del

municipio de rosita”

Objetivo general: Conocer los factores que contribuyen al desplazamiento de la lengua Ssumu-—

MayangraMayangna-—Ftuahka, por la lengua miskitue.

No OBJETIVOS ENFOQUE METODO TECNICA INSTRUMENTOS | HERRAMIENTAS
T/M
1 |. Analizar las repercusiones - Mapeo - Grupos | - Diario de campo - Cuaderno
del cambio de la practica Focales. . L
comunicativa en la | Etnografia. - DRP - Libreta - Lapiz
concepcion de la identidad - Investigacién | Entrevistas - Guia grupal.
Sumu Mayangna accion directas -Guia de entrevista.

1.1 |Cognitivo Trabajo Verbalizacion Vivir cultural |- Diario de campo - Cuaderno
Convivencia de cultura en la| Etnografico. comunicativa - Lapiz
comunidad.

1.2 |Metodolégica - Hermenéutica |- Andlisis de |- Nucleo - Grabadoras - Guias grupales
Clasificacion y contenido - Cédigo - Guias de campo. |- Computadoras
procesamiento de la .

! S . - Fichas
informacion obtenida.

1.3 |Evaluativo - Enfoque|- Andlisis de|- Compara-|- Diario de campo - Documentos de
Realizar comparaciones de | etnografico contenidos cion - Libreta campos.

o - Guias de grupos
datos empiricos y datos Hermenéutica |- Analisis del - Guia grupal focales
tedricos existentes acerca grupal. '
de las dos variantes discurso
lingUisticas.

20




2. Tema:

Objetivo general: Conocer

los factores que contribuyen
MayangnaMayangna-—Ftuahka, por la lengua miskitue.

“Identidad y desplazamiento linglistico en la comunidad sumu mayangna
municipio de rosita”

tuahka de wasakin del

al desplazamiento de la lengua Ssumu-—

No OBJETIVOS ENFOQUE METODO TECNICA |INSTRUMENTOS | HERRAMIENTAS
T/M

2 |Captar Aprender: - Sociologia |- Grupos focales |- Grupos focales |- Diario de campo |- Cuaderno
Verificar el uso de la lengua|comprensiva |- Entrevistas - Historia del Libreta - Lapiz
Sumu-mayangna tuahka y el - Historias de vida - Guia grupal. grabadoras
miskitu en la comunidad de vida Obsérvacién Guia de | casetes.
Wasakin. participativa de observacién

eventos.

2.1 |Cognitivo: fenomenoldgi |- Verbalizacion -|Diagnostico Guia - Cuaderno
Convivencia conjunta e I L - L.

) X co Comunicativa participativo Observacion - Lapiz
intercambio cultural.
Etnografico. participativa

2.2 |Metodologia: Hermenéutica |- Analisis de|- Nucleo - Grabadoras - Guias grupales
Procesamiento y contenido - Cadigo - Guias de campo |- Computadoras
sistematizacion de datos a - Andlisis del|- Fichas
través de instrumentos discurso
aplicados.

2.3 |Evaluacion Enfoque - Andlisis de|Comparacion |- Diario de campo |- Documentos de
Andlisis comparativo de | etnografico contenido - Libreta  de|campos.
resultado. campo ..

- Gufa grupal. Guias de grupos

focales.

21




3. Tema:
municipio de rosita”

Objetivo general: Conocer

“Identidad y desplazamiento linglistico en la comunidad sumu mayangna

tuahka de wasakin del

los factores que contribuyen al desplazamiento de la lengua Ssumu-—
MayangnaMayangna-—Ftuahka, por la lengua miskitue.

No. Objetivo Enfoque Método Técnica Instrumentos Herramientas
t/m

3. |Analizar la percepcion por parte | Fenomenol |Observacion | Observacion |- Guia de observacion |- Papel,
de los comunitarios sumu|ogia. participativa. |de eventos |Diario de campo. - Lapiz
tuahka de la comunidad de cotidianos - Grabadora
Wasakin respecto al fenémeno Registro -Mapa de | -Guias de entrevistas. |cuadernos de
de desplazamiento de la lengua. Grabaciones | movilidad -Asambleas apuntes

Reflect. comunitarias. - Diario de campo.

3.1 | Cognitivo: - Observacién | -Vivir cultura. |- Grabacion, - Cuaderno
Realizar visita de permanencia|Etnografico |directa -Observacion | - entrevista, - Lapiz
para convivir cultura. participativa |-asambleas -Casettes

comunitarias. -Grabadora
-Guia de observacion.

3.2 |Metodoldgico Hermenéuti |- Trascripcion | - - Cuaderno de campo |- Guias grupales
Andlisis de datos obtenidos |2 de entrevistas Invegigacién - Guias de trabajo - Computadoras
mediante la libreta y diario de y notas de|accion
campo. Canopo.

3.3 |Evaluativo: - - Andlisis de |Autorreflexié |- Diario de campo - Documentos de
Se hara mediante comunicacion | Etnometod |contenidos n - | - Libreta campos.

e informacion obtenida en base | ologia Conversacio |- Guia grupal

a la experiencia del trabajo de
campo,

n
cotidiana

- Guias de grupos
focales.

22




B1. Guia de Entrevista

1. ¢ Como conocedor de la historia de su pueblo Qué me puede decir sobre el origen de

los Mayangnas Tuahkas?

2. Simikara ¢,Qué significado tienen para los Tuahkas?

3. ¢ Cual fue la primera comunidad donde se asentaron?

4. ;Qué le hace pensar a usted gue las personas gue viven en esta comunidad son

Mayangnas?

5. ¢ Qué significa ser Mayangna en un contexto multicultural?

6. Actualmente en esta comunidad ¢Cudl es la lengua que se usa para la

comunicacién?

7. Existe algin cambio en cuanto al uso de la lengua Tuahka en la comunidad en

comparacion de los afios ochenta o antes vy la actualidad

8. Si existen cambios puede explicarme a que se deben estos cambios ¢Por qué o

Coémo surgieron estos cambios?

9 ¢Cual es la lengua gue usted utiliza en la casa con su familia?

10. ¢Qué opinan los padres y madres de familia acerca de los cambios que se han

dado con relacién al uso de otra lengua?

23



11. No cree usted gue esta situacion con el tiempo puede afectar a la comunidad en

cuanto su identidad y lo que respectan a derechos como Mayangna ¢Cémo lo ve

usted?

12. Las relaciones matrimoniales cémo se da entre los gue se casan

13. No cree usted que los matrimonios mixtos sea uno de los factores de la pérdida de

la lengua Tuahka en la comunidad

14. Los ancianos de la comunidad ¢Qué opinan acerca de esta situacion de la perdida

de la lengua Tuahka?

15. Usted cree que la situacién migratoria de personas de otras etnias influye en al

perdida de la lengua de la comunidad

16. ¢ Cual ha sido el papel de la Iglesia Morava en cuanto a la divulgacién de la lengua

Sumu Tuahka en al comunidad?

17. En las reuniones que hace la Iglesia asamblea y la Escuela ¢ Qué lengua es la qgue

usan?

18. Usted como padre de familia ¢ Qué medida ha tomado para que en su familia no se

pierda la lengua Tuahka?

19. El Programa de EIB esta contribuyendo al rescate revitalizaciéon y desarrollo de la

lengua Tuahka

20. Los docentes de la escuela bilingiie Qué lengua usan para la comunicacién con los

nifnos

24



21. Si a usted le correspondiera tomar medidas en su comunidad para conservar la

lengua_como _elemento clave de la identidad de un pueblo ¢Qué es o primero gue

haria?

22. Durante nuestra conversacion Hay algo que se olvido para gue me lo pueda contar

23. Usted piensa que me ha dicho todo lo gue deseaba contarme

24. Le gustaria gue podamos conversar en otra ocasién ¢De qué cosa le gustaria que
platiquemos?

25



B2. Guia de Observacion

1- La situacién de uso de las lenguas en diversos contextos de la comunidad.

Escuelas Pnk| |Tk| | Mk| | Esp.l:l
Iglesia Pnkl:l Tk| | Mk| | Esp.l:l

Reuniones Pnk| | Tk| | Mk| | Esp.l:l
Asambleas Pnk I:I Tkl:| Mkl:l Esp.l:l

Juegos Pnk| |Tk| | Mk| | Esp.l:l

2- Las relaciones interétnicas entre Sumu / Mayangna y Miskitu.

a. Relaciones matrimoniales mixtas entre Sumu / Mayangna y Miskitu.
Pnk Tk Mk Esp.

b. Los eventos comunicativos Miskitu — Mayangna.
Pnk Tk Mk Esp.

c. Lengua franca que usan en los hogares de parejas mixtas.

Pnk Tk Mk Esp.

3- Uso de la lengua por parte de los nifios dentro de la comunidad.

Juegos Pnk Tk Mk Esp.

Bafiandose en el rio. Pnk Tk Mk Esp.

26



Transcripcion Asamblea Wasakin

Yo creo que dentro de mi edad de 47 afos, solo el miskito vengo hablando. De esta
manera todos lo que vivimos aqui tenemos la misma situacién, no hablamos en Sumu,
sino que hasta que Denis estudio se aplico en practicar el Sumu (solo el espafiol y
miskitu). También hasta que pusimos en practica la educacion bilinglie comenzamos a
hablar en Sumu por eso actualmente los nifios de hoy enfrentar dificultad en el uso del

idioma materno Sumu.

Ahora los mayores de la familia, todos debemos emplear cotidianamente el Sumu, y lo
otro es que como factor clave a esta situacion es que los pastores de la Iglesia Morava,
solo predican en miskitu para mencionar por ejemplo el pastor Anselmo, Mike o Miguel,

en las celebraciones de Escuela Dominical también solo en miskito.

¢,Cudles fueron los motivos mas relevantes para ser uso del miskito; hablamos?

El caso de los miskito que hablan el Sumu o nosotros como sumus familiarizamos con
el idioma miskito; en mi edad de 52 afios, nadie me exige hablar el miskito, desconozco
porque todos los que vivimos en Wasakin, como yo, entre el miskito y el sumu, karak...
muchos de los que vivimos aqui les dan la importancia al uso del miskito pero cuando
tocamos este punto se vuelve problemético el asunto y caemos en conflictos entre
nosotros, por tal razén yo no tengo una respuesta. Es por eso entre nosotros mismos

nos comunicamos solo en miskito, esto para mi se debe desaparecer del uso cotidiano.

Por otro lado es necesario partir de los conocimientos, porque sin los cuales el uso del
miskito sera una opcién para toda la vida, en nuestras discusiones tomamos como
ejemplo el caso del miskito que es avanzado en materia de ensefianza, un maestro, en

esta comunidad no pretende ensefiar en tuahka sino solo el espafiol y luego el miskito.

27



Reconocemos que estamos perdiendo un valor, el no usar el sumu, mire, el miskito usa
mas el espafiol y ahora nosotros (los de Wasakin) queremos hablar solo el miskito. Este
asunto no es cosa de ocultar, aqui lo que hace falta es la educacion, muchas veces
habla por esta situacion, miren este maestro que esta aqui no habla el tuahka; yo dije
en la Asamblea pasada en este tiempo el uso del idioma tuahka es necesario poner en
practica ya que todo el tiempo desde los maestros hasta los nifios solo han puesto en
practica el panamahka, ahora nosotros tenemos que actuar, la situacion es compleja,
los mas adultos solo hablan el miskito, en la escuela no pueden comunicarse en sumu,
ante este problema nos exige hasta pegar a nuestros hijos, pero sabemos que no es

correcto aplicar esta sancion.

Habia un anciano que en paz descanse, el si ensefiaba el sumu a sus hijos, el cual
decia o se identificaba como el sumu. Habemos mucho que no siquiera pensamos
como mejoramos este problema pero en el panamahka hay mucho avance. En esta
comunidad si los més adultos nos ponemos de acuerdo para aplicar nuestro propio

asunto que es el uso de nuestro idioma perfectamente podemos lograr.

En el pasado aqui en esta comunidad solo se comunicaban en tuahka-sumu, y ahora
esas familias hoy en dia solo se hablan en miskito. Yo no se porque cambiaron su

tradicion, desde mi punto de vista es que carece de conocimiento y sus derechos.

Es un problema que va empeorando cada vez por desconocer la realidad porque los

mas mayores no somos ejemplo en cuanto al uso del idioma Sumu-Tuahka.

La desaparicion del idioma Sumu-Tuahka ven como un problema o es algo natural /

normal para ustedes.

28



Desde mi manera de ver la desaparicion del tuahka es un problema creado o provocado
por nosotros mismos, porque miren, yo hablo con mis hermanos en sumu, miskito y si

es posible hasta en espafiol.

En mi criterio olvidar o no hablar el tuahka fue un gran error mio, hablar solo en miskito
también fue un error pero eso se debe a que cuando yo naci ya el uso del miskito era
una practica normal como un idioma (1964) desde esta época, pero también practique
el sumu y pude dominar y este mismo caso puede repetirse con los nifios de nuestro

tiempo.

¢ Por qué solo hablamos en miskito, lo vemos muy importante o existe otro interés?

Los miskito nos dicen que la familia sumu se origino del lodo designandoles otras
tonalidades despectivas en el rio Coco Umbra, enfrentamos esta misma situacion con
los miskitos y sabemos muy bien que tantas barbaridades que nos aplican porque se

casan con los / as miskitos.

Quiero aclarar esta pregunta de la siguiente manera. Que los sumus son malos y otros
tontos mas que nos tildan, yo tengo una mujer miskita por esposa, sin embargo en mi
hogar no es muy practicado el uso del miskito, en la comunicaciéon mis hijos me miran
gue yo hablo el miskito inicamente con ella (esposa) que pasa, que los hijos facilmente
lo aprenden sin que los obliguen, ni les ensefio que hablen el miskito, pero solo el
hecho de escuchar hablando el miskito ellos lo toman como el Unico idioma y hasta

llegar a la escuela encuentran otro idioma el cual es el sumu panamahka.

¢Por qué usted siendo de otro idioma no les ensefia a sus hijos?

29



Esa parte es la que nosotros enfrentamos en situaciones de desventaja. En cuanto a
este caso sabemos que es un problema, él mismo lo esta diciendo que es un error que
hasta ahora se esta asumiendo. Desde este punto de vista debemos llegar a la
conclusion, porque solo el miskito, a caso en nuestro idioma no podemos comunicar. Yo
siempre pongo de ejemplo el caso de la Cristina Poveda, ella es miskita, es de
naturaleza miskita no podemos decir otra cosa, pero aun asi piensa diferente, sus hijos
hablan el Sumu porque preferimos por el miskito, ese es nuestro error mas grave. YO Si

digo que soy sumu, no me ensefio mi padre y toda la vida lo mantengo.

¢ Qué les ensefien a sus hijos, son sumus-tuahka u otra cosa?

Hace poco vi un caso, el hijo de Armijo venia del rio, y cuando lo acerque le dije,
entonces sumu y me vuelve a ver y me dice jYo no soy sumu! Yo no soy sumu, mi papa
es miskito. Para tener una idea miren los nifios desde muy pequefios ya traen en su
mente que es el y el ser sumu es algo malo. Alguna vez les dicen de sus raices

culturales en cuanto a su origen.

Por que los miskitos no nos quieren... digamos una pregunta que hace la doctora.

Por que se casan con los miskitos cuando estos (miskitos) no nos quieren, respecto a

aceptacion cultural y vivencia.

Porque eso yo agradezco cuando existe este tipo de debate, ya que crean muchas
expectativas sobre el fondo de identidad, hablando basicamente entre Sumu-
Panamahka y Sumu-Tuahka, el panamahka de un modo y el tuahka de otro por eso
este problema continua dandose, el hecho de hablar solo el miskito, el que vive con un
hombre miskito o una mujer miskita esta es una realidad especial diferente del

panamahka culturalmente, ahora gracias que el programa PEBI habla de rescate.

30



De todas esas mujeres quien es casada con miskitos y cuantos hombres de los

presentes son casados con mujeres miskitas?

Mujeres 7 con hombres miskitos y 6 con mujeres miskitas, no se sientan molestos ni
molesten esto es un hecho comun y natural. (Yalki datik akaupak kat as dukiki...) wais

yulwih?

Todo esta bien, vuelve la pregunta anterior porque se casaron con miskitos aun

habiendo diferencias en algunos casos hasta rechazo.

- Vatener un hijo mio (una frase dicho pro muchos hombres hacia la mujer)
- Igualmente dicen los hombres sumus hacia la mujer miskita, usted vas a tener un

hijo mio (puede ser un dicho machista).

Miren, existen muchas experiencias hablar de este asunto, en los eventos algunos
hombres miskitos dicen: como podré vivir con una mujer sumu — suma, pero le
pregunto, por qué... responden que una mujer sumu (suma) tiene un comportamiento
diferente y es mas disciplinada, tienen mas, sin mas comprensibles en su relacion de
pareja y son mas respetuosas. También sus caracteristicas fisicas relacionado a cabello

largo y hermoso.

Estas son experiencias que nos ubica para responder a la pregunta anterior.

- Por cumplir la voluntad de mi padre.

- Por que me gusté

- Por querer aprender otro idioma, sea el Sumu o sea el miskito (es mas el hombre
miskito que quiere vivir con una mujer sumu, porque los hombres sumu ya son

hablantes natural del idioma miskito.

31



Aungue las mujeres no quieren expresar sus opiniones sobre este aspecto. Sin llegar a
las particularidades y preferencias quiero citar un ejemplo de Mauricio (un miskito) llego
a vivir con una mujer sumu (suma) y logro aprender el sumu. También se comunican
con los de Umbra — rio Coco que viven en Rosita ya se conversan en sumu aun siendo

miskito.

Hay experiencias como el caso de Fernando, que él llega a discutir en sumu y otros/as
que llegaron vivir por razones matrimoniales de cualquier manera hablan o entienden el

sumu.

Por otro lado se hace la necesidad de respetar las culturas dentro de las parejas, hablar

el idioma de ambos, tanto el del uno y del otro(a).

Si fuésemos sabidos todos, estas consecuencias, barreras, no debemos aceptar para la
convivencia marital tanto del hombre como la mujer, aunque con dolor en nuestras

almas nos obliga olvidar.

Quiero hablar en resumen, algunas mujeres no quieren hablar, yo soy invitado para
dialogar en mi propio idioma porque actualmente mi idioma se va perdiendo su uso y
valor, el tuahka no se usa debido al cual cuando los nifios van de regreso a la casa me
preguntan sobre algunos temas tratados en clase aplicado solo en panamahka, yo no
hallo que responder, Unicamente les responso que este idioma me resulta dificil pues
hasta hoy viene surgiendo estas iniciativas y las preguntas que nos haces nos motiva

hacer una reflexion profunda.

Porque mi idioma pudo ser peor en un futuro cercano pero ahora lo vamos a neutralizar,
las preguntas que nos haces estan claras no somos nifios, comprendemos. Aqui hay

muchos miskitos no es de nuestra época sino desde muchos afios atrds ya vivian

32



algunos miskitos aqui en nuestra comunidad, por eso nos adaptamos en gran manera

su idioma, hasta el tuahka me limita hablar.

La situacién del idioma es una tendencia y cada vez es mas compleja por eso yo hice
presencia para tomar conciencia Tuahka — Sumu y frenar un poco el uso del idioma

miskito.

Si elaboran textos en tuahka para los nifios va a ser una alternativa de resolver desde
ahora hacia delante. Desde hace rato venimos hablando sobre este punto y ya hemos
propuesto ciertos elementos de juicio sobre el razago cultural y lingtistico que nos han
sometido.

De forma voluntaria caemos en esta desgracia por falta de conocimientos académicos
pero ahora a través de la educacion nos vamos dando cuenta de un derecho natural y

fundamental que vamos perdiendo.

También vamos experimentando diferentes experiencias y comprendemos que el Sumu
es una Nacion que busca encontrar la unidad entre sus familias de un mismo pueblo

para poder promover el desarrollo.

Por ejemplo en el caso tuyo, casaste con una mujer que no es de tu cultura pero
cuando llegaste a dominar el espafiol te facilitd, de igual manera ocurrié y ocurre en
nuestro caso, cuando llegamos dominar el miskito vencimos esa barrera de

comunicacion.

En el pasado nosotros (los sumus) corriamos de los miskitos porque hay varios factores

(segun la historia) pero cuando aprendimos a hablar su idioma iniciamos practicar la

33



convivencia de nuestra parte como Sumu. Aunque los miskitos aun enfrentan muchas

barreras.

Ahora poco a poco vamos adquiriendo nuevas experiencias en la convivencia y ello
trasciende los Derechos humanos, es precisamente los nifios deben conocer para que
en el futuro no lleguen a enfrentar esta situacién porque nosotros los viejos algun dia
tenemos que morir, lo cual se logra a través de al educacién y capacitaciones.

En los tiempos pasados pensaba que mi idioma se origino del lodo, pero no era asi sino
que es natural conforme la creacion y la voluntad de Dios. Pero que es lo que paso;
analicemos un poco la realidad vivida de nuestros dirigentes, reflexionemos un poco los
diferentes acontecimientos culturales que enfrentaron nuestros antepasados.

El surgimiento del nuevo contexto social indigena es un proceso que facilita encontrar
respuestas a grandes necesidades que plantea el pueblo indigena en base a la

educacion.

La Universidad URACCAN, también contribuye a este proceso.

Agradezco a usted y a al doctora, ante yo participaba en eventos similares y recuerdo
que solo hablaban en miskito pero hasta hace poco vino la doctora Elena en el afio
2003, cuando me acerque me hablo en Sumu pero yo siendo de la casa (nativo) no
podia responderle a ella en sus preguntas y me enrede, la gente que estaban alli son
testigos desde entonces vino en mi menta y les dije a mis hijos a manera de pregunta,
¢,Qué somos, 0 que de nosotros? Renunciamos a nuestra lengua, abandonamos algo
gue es nuestra, entonces comenzamos hablar en sumu dentro de la casa pero con
capricho, pero tengo una hija que vive con un miskito y tienen dos nifios que solo les
hablan en miskito, pero yo les obligue hablarle en sumu como una meta que ellos deben

alcanzar, ya puede uno con otro nieta, también participan en conversaciones de la

34



familia en sumu. Hay otro que cuando le hablo en sumu se pone a reir y me dice, no se
nada de lo que estas hablando, entonces le digo que como no vas a entender si es
nuestro idioma, por eso digo que la educacion bilingiie es una gran oportunidad pero

muchos no saben como aprovecharla.

Yo reconozco lo que dijo el pastor. Como le dije que cuando la doctora Elena comenz6
a investigarme puse a pensar y es cierto que voluntariamente rechazamos nuestra
lengua (Tuahka). Por eso decidimos hablar solo en Sumu. Muchas veces los miskitos
ponen de pretexto que el sumu no vale, también yo devuelvo la misma frase a los
miskitos, que el miskito nada vale para mi, para eso es necesario que les den a los

nifios sus libros en lengua tuahka con eso podemos hacer algo mejor.

Porque para aprender, también se hace la necesidad de ir a la escuela. Vamos a
proveer nuestra lengua Tuahka porque no puedo hablar en espafiol, respeto al miskito

desconozco como llegue a aprender el idioma miskito.

Yo no soy Tuahka sino Mayangna o Sumu y también hablo las dos lenguas: panamahka
y tuahka, por eso me siento orgulloso, quiero manifestar algo en esta tematica aunque
mucho se ha dicho, basicamente sobre la identidad tuahka, respetamos todas las
lenguas o idiomas existentes no las rechazamos por que todas son parte de la creacion

de Dios.

Los ojos estan para ver, obviamente cuando miramos algo bueno e inclinamos para
alcanzar es decir las mujeres miskitas al ver su atraccion fisica nos acercamos y nos
ponemos de acuerdo para hacer nuestra vida y luego nos prestamos a hablar en su
idioma (miskito) y nos adaptamos para toda la vida.

35



Desde hoy en adelante tenemos que proponernos a llenar ese vacié como una meta, el
ensefiar el idioma tuahka porque eso no es un pecado mas bien estamos
reconstruyendo algo que esta en ruina y es cosa de agradecerles a ustedes.

Algunas preguntas de la doctora. Ustedes hablan... estoy con la impresion de que estan
pensando una lengua u otra lengua, pero si tal como dicen estan casando por gusto
entonces llegan casados a un matrimonio mixto, entonces un padre con la madre habla
una lengua y el otro la otra lengua, es bien comin eso sucede en todo el mundo, la

solucion.

Entonces deben entender a la comunidad pero van los dos, los nifios crecen en
bilingue.

Esa situacion ven como un problema.

Dentro de un mismo hogar se puede ensefar dos lenguas (tuahka — miskito) se puede:

Pero muchas veces permanece o se mantiene en mente que tienen un marido miskito
entonces hay que hablar en miskito o bien tienen por esposa que no habla el sumu
entonces se debe hablar solo en miskito de una vez ademés el idioma oficial de la
religion en la comunidad es el miskito.

Yo creo que al estar abordando esta temética no estamos haciendo algo que no se
debe, desde mi punto de vista nuestro problema es que nuestros ojos y los sentidos que
percibimos nos hace cambiar hasta nuestra lengua y eso implica una lesiéon a nuestro
idioma, como resultado vamos perdiendo nuestra riqueza, no queremos hablar nuestro
idioma, cuando nos casamos un miskito nos entregamos no solo el amor sino hasta el

idioma.

36



¢, Cémo le identifica usted?

Yo soy tuahka porqgue mi mama es sumu — tuahka, algunas veces oigo algunos
anuncios pro la radio pero como no puedo hablar el idioma no me entero, porque en
virtud de ganar puedo salir perdiendo pero desde ahora me propongo a hablar el

idioma, se que mas adelante podemos conversar solo en nuestro idioma.

Este trabajo es una tarea enorme que requiere de mucho esfuerzo, la doctora vino de
Inglaterra, aunque sabemos que ustedes tienen otras tareas que cumplir pero este tema
es aun necesidad para su desarrollo, en la tarde también tenemos otras actividades asi

que piensen.

Mira, si este tema no abordamos con amplitud, solo tocamos lo superficial entonces no

logramos nada, es necesario ir ordenando algunos aspectos.

Hasta aqui vamos a suspender. Hacer una corte en la tarde 1:300 pm reunimos. Los

presentes son 47 personas.

37



Transcripcion de la Asamblea realizada en Dibahil

Me puede explicar por que ha sucedido que ustedes siendo tuahka y identificandose
como tuahka han terminado hablando mas miskitu que tuahka y un poco panamahka.

Quiere que les diga por que la comunidad de Dibahil es una comunidad tuahka y por
que no hablan.

Cuando les preguntamos nos dicen que ellos no son sumu pero los padres y madres
nos dicen que ellos son tuahka y los jévenes que estan creciendo ahora son peor por
que no hablan ni saben ni una palabra en tuahka solo en miskitu hablan, los nifios de
4to y 5to grado que estan estudiando no hablan en tuahka pero los padres nos dicen yo

estoy hablando en tuahka con mi esposa pero veamos si es cierto lo que nos dice.

Por ejemplo: ayer yo visite en casa por casa pero en cada casa que visite solo en
miskitu estaban hablando con sus hijos, ahora los maestros estan dando clases en
mayangna bilingtie, significa que hay dos cosas el sumu panamahka y el sumu tuahka,
pero podemos ver eso que solo en panamahka estan ensefiando, pero nosotros
estamos luchando para rescatar nuestro idioma tuahka, nosotros también somos
preparados y tenemos nuestra propia historia y queremos que pongan en practica
cuando estén en clase los nifios estan estudiando en tuahka por que los maestros estan
ensefiando pero cuando llegan a sus casas solo en miskitu les hablan a sus padres y
como dicen los mestizos no pones en practica por eso ustedes ya deben de estan en
practica con sus hijos a sus hijos en tuahka deben de hablar pues yo para que les voy a

decir que soy miskita por que yo soy tuahka ustedes saben entendieron.

Pero diganme por que les hablan en miskitu a los que hablan y le entienden bien el
mayangna, me puedes decir que usted a que etnia pertenece al mayangna o al miskitu,

yo hablo en sumu y en miskitu pero mi verdadero idioma es el tuahka y pertenezco a la

38



etnia tuahka, pero cuando me encuentro con los miskitu les hablo en miskitu, pero la
verdad es que mi esposa es miskitu, aprendi de ella, cuando me case con ella me
hablaba en miskitu pues yo también le hablaba en mayangna me estan escuchando a
ver diganme si alguien no le entiende al mayangna para traducir en miskitu no estamos

entendiendo.

Yo se que algunos me estan entendiendo y otros no, si ustedes quieren hablar en
miskitu hablen no hay problemas o si quieren hablar en mayangna o en espafiol hablen,
yo quiero que cada etnia hable en su idioma, por que yo respeto, pues yo no puedo
hablar en mayangna, ni le entiendo por que no soy de aqui de Uman Tawan pero mi
esposo es de aqui por eso estamos aqui y mi hermana es de Bambana pero el esposo
es de Dibahil, cuando mis hijos llegan de clase me preguntan mama que significa esta
palabra, yo les digo que vayan a preguntar al maestro ya que ni yo le entiendo, pues yo
cuando no le entendia tenia problemas pero ahora si le entiendo y puedo hablar por que
mi mama ,me ensefiaba. Ahora en su casa

¢ Qué idioma estan hablando? Pues solo en mayangna, pero miren algunos nos dicen lo
mismo pero no es cierto por que en algunas casas no estan hablando en mayangna
solo en miskitu estan hablando con sus hijos y esposos. Ahora digame la verdad si es
en mayangna o en miskitu que estan hablando, no hay problema pues yo a mis hijos les
hablo en mayangna pero mis hijos me dicen papad no me hables en ese idioma,
hablame en miskitu me dicen, pero yo les hablo en los dos idiomas, pues mi papa es

miskitu pero mi mam& es mayangna por eso hablo los dos idiomas.

Algunos no hablan por que no quieren hablar, por que en la escuela les estan
ensefiando en Mayangna pero ustedes que piensan quieren que les ensefien en
mayangna a sus hijos, si queremos nosotros si podemos hablar en mayangna, en
miskitu y en espafiol pero no podemos perder nuestro idioma. Usted que piensa que
usted es miskita y su esposo es mayangna, no me siento mal pues es mayangna y el

39



puede hablar su idioma y yo también. Usted Yolanda como maestra que piensas sobre
esto o el mayangna, pues yo en la escuela les ensefio en mayangna, ademas yo soy
suma tuahka por eso estoy hablando en tuahka. Y ustedes como madres deben de
hablar en mayangna a sus hijos, nosotros hicimos este pequefio taller para ver como

podemos rescatar nuestro idioma, por eso desde hoy deben de poner en préactica.

Ustedes que entienden sobre la Lengua Materna?

Yo pienso que es el idioma que habla nuestra madre, miren ahora todos quieren
rescatar su propio idioma que es el tuahka, si su madre es tuahka, el hijo también es
tuahka, por ejemplo: los miskitu hablan en miskitu por que es su propio idioma, por eso
los maestros deben de poner en practica para que los nifios puedan rescatar su idioma,
aqui como ustedes ¢, Cual es la lengua materna? Algunos dicen que es el miskitu pero la
verdad es que es tuahka. Yo antes no hablaba en miskitu por que no podia hablar y
cuando miraba a las palomas yo decia: paloma de los ingles por que podia mencionar
como se llamaba las palomas, ahora mi esposo es miskitu, pero el ya esta aprendiendo
un poco el mayangna. Ustedes desde hoy deben de poner en practica con sus hijos

para que ellos ya puedan hablar en su propio idioma.

Oiganme, voy a pasar la asistencia, algunos no vinieron y los que no vinieron no les
vamos a dar su almuerzo, si estan aqui digan presente. Lucrecia su mama le ensefia en
mayangna, no yo no soy mayangna.

Me entendieron, les pregunte que si me entendieron lo que dije, si te entendimos, solo
ustedes yo para que voy a decir que soy miskita si solo en tuahka estoy hablando en mi
casa pero no se los otros en que lengua o idioma estan hablando en sus casas y no se
por que no estan hablando en su idioma que es tuahka, pero de mi parte mi mama

desde mi infancia ella me hablaba en tuahka, pero mi esposo es miskitu, por eso solo a

40



el le hablo en miskitu, pero con mis hijos solo en tuahka hablo. Con tu esposo en que

idioma hablas? A veces en miskitu y en sumu también le hablo.

Yo se que usted esta casada con un miskitu, quiero que me diga en que idioma hablas
con el. Solo en miskitu hablo con el, entonces quiero decir que desde nifia solo en
miskitu hablabas, sus hijos también no entienden el mayangna, de donde aprendemos
el mayangna, el mayangna es nuestra lengua materna y el miskitu en el camino

aprendemos.

Veamos el mapeo de esta comunidad desde la Iglesia Morava vieja y luego la escuela
dominical, de alli el puente de amaca, de alli que mas, Iglesia Morava nueva, de alli el
rio Bambana, va recto al mar, de alli la comunidad Kuyusbin, Cuyus significa en tuahka
El Chocoye y después Walangwas, Walang significa en tuahka Llano, de alli la capital
de Wasakin.

Si ustedes quieren formar otra comunidad deben poner el nombre de la comunidad en
su idioma tuahka. Marba, ¢Como puedes poner los nombres de cada comunidad y
cémo pueden poner en practica algunos nifios quieren aprender su idioma pero otros no
quieren aprender y ademas los padres de familias no les gusta ayudar a sus hijos? Yo
quiero saber quienes son los culpables de todo esto, quiero que me digan si los nifios

pierden su idioma en la escuela o en sus casas.

En tu casa en que idioma hablas con tus hijos, pero digame la verdad por que algunas
personas tienen pena de hablar en Sumu, miren en la comunidad de Wasakin algunas
personas hablan bien el sumu y se identifican como tuahka. Pero otros no miran en vez
de hablar en miskitu con tus hijos mejor pénganse a practicar con tus hijos en tuahka ya
que es tu idioma, si yo también quiero hablar con la gente de la comunidad de Wasakin
y ponernos de acuerdo para hablar o ponernos en practica nuestro idioma y tener
nuestros propios libros en tuahka, mis hijos ya aprendieron su idioma sin un mestizo por

41



que pudo hablar y le entiendo pero si me preguntan en sumu no le voy a contestar por
gue no le entiendo nada, por eso es mejor que ya pongamos de nuestra parte para
aprender. Cuando yo estaba aqui una vez anduve en una laguna para pescar y yo se
que esa laguna tiene su nombre en miskitu, tienen que poner en tuahka.

Ahora veamos como podemos hacer o dibujar el mapeo de la comunidad de Dibahil, el
puente tiene que estar en este lado, en esta parte esta el pantedn, pongamos solo una
cruz de alli, esta la Iglesia Morava y después el puesto de salud, después esta la casa
de Yolanda, después de la casa esta la iglesia catolica, después esta la casa de tu
hermano, podemos ubicar todas las casas que estan pero en cada casa cuantas

personas estan, no saben, no sabemos.

Entonces el rio esta aqui y la iglesia en el medio, ahora a la orilla del rio quienes estan,
esa casa es de los gemelos, después de alli esta la casa de Pablo, esa casa esta de
viaje a la orilla del rio, ahora empecemos de la casa de dofia Cristina después esta la
casa pastoral después esta un cerro y en ese cerro estan los pinos, después de los
pinos estan otras casas, lo otro es la casa del negro y abajo esta la casa de dofia
Nanda, de alli esta casa de Fretlan, la casa de Fretlan esta debajo del cerro, de alli esta
tu casa después al otro lado esta la casa de Chorly, después esta la casa de don

Zacarias.

Este mapeo no podemos hacer rapido, si nos da tiempo lo vamos a hacer bien, pero
como es rapido no podemos ubicarnos bien y ademas no sabemos en cada cuantos
varones y mujeres estan, pero antes que termine la hora quiere saber cuantas personas
saben bien el sumu, pues yo quiero aprender pero no puedo, si usted quiere aprender
debes de poner en practica con tus hijos primero, debes de aprender el espafiol,
después el mayangna por que esos dos idiomas son los mas importantes, entonces si
hay familia que perdieron la capacidad de ser tuahka y si ellos quieren recuperar eso

ellos tienen que aprender.

42



MAS FOTOGRAFIAS TRABAJO DE CAMPO

Foto: E. Frank 2006

Foto: E. Frank 2006

Entrevista a una madre de familia Dofia Maidela con su hijo durante la

tuahka Maidela Melado de la comunidad entrevista sobre perdida de la Lengua

de Wasakin. Enero 2006 _ Tuahka.
Comunidad de Wasakin — Enero 2006

164



Foto: E. Frank 2006

Doria Olga Ismael Melado de origen
tuahka, actualmente casada con un
hombre miskitu que la acompafia su hija
— Enero 2006

165

Foto: E. Frank 2006

Mujer Sumu — Tuahka, pilando arroz.
Comunidad de Wasakin — Enero 2006.



Foto: E. Frank 2006

Iglesia Morava de la Comunidad de
Wasakin — Enero 2006.

Comunitarios Sumus — Tuahkas durante
un Culto Religioso de la Iglesia Morava
de la Comunidad de Wasakin — Enero

2006.

166



Foto: E. Frank 2006

Casa tipica de los Sumu — Tuahka
forrada con palma de suita, madera y
bambi. Comunidad de Wasakin — Enero
2006.

167

Foto: E. Frank 2006

Mujeres Sumu — Tuahka lavando ropa
en el rio contaminado del bambana.
Comunidad de Wasakin — Enero 2006.



Foto: E. Frank 2006

Comunitarios Sumu — Tuahka, trasladandose en pipante sobre el rio Banbanwas
hacia la milpa. Comunidad de Wasakin — Enero 2006.

168



Pueblos indigenas y comunidades étnicas de
Nicaragua
(Buss 2004:10)

HONDURAS

Multietnico

COSTARICA

169

MAR CARIBE



MAPA ETNOGRAFICO
COMUNIDAD DE WASAKIN

BRITAH 2006
{
~
T

) C LS

\\\l“{ﬂl}'o Eb- 0o apg. e
\\')DUIG\.ID'“ de by svmoridad ie

w \\ Vhgmokin,

% .
‘\‘!J
: ’"‘*@qu” "
(l‘ W o VL
9' \NEP ] ”:1 »
,,W"Tﬁl:"“‘ e "'"J
. A4
4
b
1 Lo L
% @ )
tzhb*’ h ‘F.tr
b*’_;‘. ﬂ ﬂ .ﬁ-msi‘w P -55 " ’
NI, -
Mhl&eﬂ& A 2 iy ﬂu 3 ‘.-.nh-..ul : ,.wu“ N
- e % ?&; s thiz v
fé .

g # "

170



Con formato: Izquierda: 3 cm, Derecha: 3 cm, Arriba: 2.5

cm, Abajo: 2.5 cm, Inicio de seccion: Nueva columna, Ancho:
F. MAPA DE MOVILIDAD 27.94 c]m, Alto: 21.59 cm

- ENTRADA

PTO.
CABEZAS
350 Kms

Gestiones: Gob. Regional, consejo regional, conflictos
territoriales.

Estudios: académicos, teolégicos (pastor) trabajo con
instituciones; talleres, reuniones, eventos, buzo en el
mar, venta de pipantes, compra de pescado, paseo,
visita familiar, permanencia (cuando se casan con
miskitus y se quedan); chamba, buscar drogas, arena
para limpiar calderos, botellas para agarrar sardinas.

Conferencias religiosas (rotacién). Casi no viajan a Siuna,
mayormente en caso de asuntos legales, estudios académicos,
matricular, transferencia carcelaria, buscar oro y plomo para
nescar

ROSITA
14 Kms

I

Hospitales; esta Dios 12, 22. Universitarios, gestion educacional (madres
de familia), pago de salarios, juzgado, policia, céarcel; tramites civiles
(matrimonios, partida de nacimiento), chambas, deporte, gestiones con el

SANDY BAY
NORTE - SUR
400 Kms

g &g gob. Municipal, permisos INAFOR; paseos, visitas, buscar parejas
o _5 2 (mujeres), ver TV, fiestas, tomar licor, permanencia temporal
Vender pipantes; trabajar en el mar, buscar y % 8 g;,,«’ (vacaciones); talleres, reuniones, aprender espafiol, comunicacion (radio).
consumir drogas (jévenes: mujeres y varones), ce g
crean conflictos en la comunidad; misién 2 L9
evangélica; trabajo domestico (mujeres); paseo 9 <]
enamoros (jalar); aprender otra cultura; salida a - 8 2
inicio del afo, algunos regresan antes del afio, LT S 8 o ) )
otros desntés. searin suUs recursos econémicos. I Buscar trabajo, gliriseria. Venta de madera; intercambio
g 2 s O de productos (pescado y sardina por sal, azlcar, etc.
Relaciones de matrimonios, og % S
visitas a familiares, paseo, . 22
kermes, curanderos (salud), g 28
IBU venta, viajes transito. Trabajo IS '% E
(Com. Miskita) (mae§tros, profesores), 8s¢g 8 BONANZA
caserfa, aserrar madera.
8 Kms 35 Kms Aprox.

ISNAWAS
(Com. Miskita
30 Kms




| G. MAPA DE MOVILIDAD

PTO
CABEZAS
350 Kms

Casi no viajamos a Siuna,
Gnico cuando ellos viajan hacia

Manamiia nacan nar Ciina

Algunos jévenes viajan para buscar
empleos.

ROSITA
14 Kms

SANDY BAY
NORTE
400 Kms

necesidades, en busca de trabajo y a vender sus productos como:
madera, banano, yuca, pijibay.

L o - | obieti - Algunos jévenes salen a Rosita casa fin de semana a prostituirse y
- Los comunitarios viajan con el objetivo _/ para ir a las fiestas.
de vender cayucos a buen precio. Otros

< - Los comunitarios viajan a Rosita para comprar algunas

avagar y en busca de drogas. DT >0
(7] o = o
] Sg¢E
c < a
[ c ©
3 o &8 E
a ETE - En el caso de Bonanza a veces los
2 g > f g comunitarios viajan para Guirrisear.
c > @ - En busca de trabajo en HEMCONIC
S:] ?;%ranootroséalltlegvain bgt::sa ;2 b 8 E 3 - Algunos viajan parJa visitar a sus familiares.
SANDY BAY pleo, _ es p S RS
SUR vender en mejores precios y los < 2 5= >
- . ; -
500 K jovenes viajan por vagancia y en 822 5 8 4
F T O Q Eq O
ms busca de drogas (cocaina). 8§88 sg= BONANZA
' ' 1 '

35 Kms

IBU Aprox.
(Com. Miskita) ISNAWAS
8 Kms (Com. Miskita
30 Kms

172



173




