
 1 

UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES AUTONOMAS DE LA COSTA CARIBE 
NICARAGUENSE 

URACCAN – BILWI 
 

 
 
 

MAESTRIA EN ANTROPOLOGIA SOCIAL CON MENCION EN DESARROLLO 
HUMANO  

 
 
 

TESIS PARA OPTAR AL GRADO DE MAESTRIA 
 
 

TEMA: 
 

IDENTIDAD Y DESPLAZAMIENTO LINGÜÍSTICO EN LA COMUNIDAD SUMU 
MAYANGNA TUAHKA DE WASAKÍN DEL MUNICIPIO DE ROSITA R.A.A.N 

 
 
 

TUTOR:   JANE FREELAND 
 
 
 
 
ESTUDIANTE:  ELOY FRANK GOMEZ  
 
 
 
 
 
 



 2 

NOVIEMBRE  2006  

 

Resumen 

 

El propósito de este trabajo es para destacar los vínculos de relación  existentes entre 

la identidad y el desplazamiento lingüístico tal a como se manifiesta en la comunidad 

sumu-mayangna tuahka de Wasakín. El planteamiento central de este de esta tesis, 

señala la discusión de las dos teorías relacionado a la identidad que plantea Modood 

como son la esencialista y la constructivista, como punto de partida para enfocar el 

estudio y la discusión de las identidades múltiples que se están produciendo en la 

comunidad  

 

Analiza como se manifiesta las relaciones de contactos entre los sumu tuahkas y los 

miskitus, tomando el concepto de la identidad constructivista por las razones que es el 

que se presta para analizar las realidad de las diferentes identidades que se forman en 

la costa caribe nicaragüense. De igual manera se analiza el fenómeno de la pérdida de 

la lengua y los factores socioculturales, políticos y económicos que dieron origen a la 

situación del desplazamiento lingüístico, jerarquización de las lenguas  y las situaciones  

auto adscripciones identitarias múltiples en la comunidad sumu-mayangna tuahka de 

Wasakín.  

 

Posteriormente se analiza los movimientos de entrada y salida de los comunitarios 

hacia otras comunidades en su mayoría miskitu en busca de empleos, otros en busca 

de droga, otros por gestiones institucionales y chambas, trabajos rápidos tomando en 

consideración de manera esos movimientos tienen impacto en el desplazamiento de la 

lengua. 

 

Se analiza las percepción que tienen los padres y madres de familia con relación al 

aprendizaje de la lengua en edad juvenil basado en creencias, retomando lo que Le 



 3 

page se refiere como el “mito genético” así  el papel que juegan las autoridades por la 

problemática del desplazamiento de la lengua, de igual manera se analiza el papel que 

juega la escuela en cuanto la conservación y revitalización de la lengua a través del 

programa de educación intercultural bilingüe. 

i 

Finalmente, se hace una reflexión de la situación de los sumu tuahka de Wasakín, ya 

nos encontramos frente a un dilema, con relación al discurso y  las prácticas diarias. Por 

lo tanto aún no se puede llegar a una conclusión de la realidad exacta del fenómeno de 

la identidad y los cambios de la lengua en la comunidad de Wasakín, por lo cual será 

necesario otro tipo de investigación más minuciosa y con más tiempo, para lo cual 

podría se un estudio longitudinal para realmente comprobar la hipótesis de aprendizaje 

de la lengua en la etapa juvenil o si es que estos jóvenes están añadiendo el aspecto 

de la identidad sumu en esta edad. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 



 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INDICE GENERAL 

 

Nº Contenidos        Páginas  

 

Aval del Tutor 

Resumen         I 

Preliminares         II 

Agradecimientos        III 

PARTE INTRODUCTORIA Parte introductoria 

1. Tema:…………………………………………………………………………….…..1 

2. Preguntas de trabajo:………………………………………………………………1 

3. Objetivo general……………………………………………………………...……..1 

4. Objetivo especifico…………………………………………………………………1 

5. Colaboradores  de  la investigación………………………………………………2 

6. Introducción general……………………………………………….…………….3-7 

II.  PARTE TEÓRICA METODOLÓGICA Parte teórica metodologica 

1. Marco teórico...................................................................................................8   

2. La identidad étnica ………………………………………………………………………8-11 

I3. Identidades individuales y su relación con la del grupo............................11-13 



 5 

4. Uso del discurso esencialista en la autodefinición de los grupos 

étnicos……………………………………………………………………………..13-14 

5. La relación  lengua identidad………………………………………………..14-16 

6. El multilingüismo y los cambios de códigos…………………………………..16 

6.1. Diglosia / Poliglosia…………………………………………..……………..16-19 

 

7. Metodología……………………………………………………………………19-24 

III. RESULTADOS Resultados 

1. Estudios antecedentes Antecedente  descritos en investigaciones  anteriores sobre el 

tema estudiado…………………………………………………………………….25-27 

2. Etnografía de trasfondo histórico…………………………………………….28-33 

3. Consecuencia sociolingüísticas……………………………………………..34-36 

4. Etnográafía ica de Wasakín……………………………………………………….36-39 

5. Matrimonios  mixtos entre mayangnas-miskitu y uso de la  

lengua en el hogar………………………………………………………………..39-45 

 

ii 

 

6. Movimientos intercomunales……………………..………………………….45-47 

7. Uso de las lenguas en eventos entre comunidades miskitu y 

mayangna…………………………………………………..……………………..47-49 

8. Los fenómenos de diglosia y poliglosia……………………………..………49-53 

9. Percepción y rol de los padres y madres en cuanto a la  

conservación de la lengua…………………………………………...………….53-54 

10. El rol de las madres y padres de familia en la conservación de la 

lengua………………………………………………………………………….…..54-57 

11. El papel de la escuela en la revitalización de la lengua tuahka…...……57-61 

12.  Discusión……………………………………………………………………..61-65 

IV. CONCLUSIONES 



 6 

1. Evaluación de franqueza flexibilidad, explicación del proceso de la investigación, 

comunicabilidad y reflexibilidad…………….………………….66-69 

2. Evaluación preguntas de trabajo objetivos e hipótesis de 

trabajo………………………………………………………………………...…...69-70 

3. Evaluación de los aportes de la investigación al conocimiento  

de la realidad y la cultura………………………………..………………………70-71 

V. BIBLIOGRAFÍA 

Bibliografía……………………………………………………………………72-77 

VI.  LISTA DE INFORMANTESLista de 

informante………………………………..…………………………………........78-79 

VII.  LISTA DE TÉCNICAS APLICADAS Lista de técnicas aplicadas 

……………………………………………….80-81 

VIII.  TRANSCRIPCIÓN DE LAS ENTREVISTAS Y ASAMBLEAS……..84-

140Trascripción de las entrevista y asambleas comunitarias…………………………. 

 

ANEXOS Anexo 

a. Cuadro de congruencias………..……………………………………….141-1743 

b. Guía de entrevistas  ……………………..………………………………..144-146 

c. Guía de observación ……………………………………………………………147 

d. Transcripción Asamblea Comunitaria Wasakín……….………………..148-158 

e. Transcripción Asamblea Comunitaria Dibahíl…………………………..159-163 

f. Fotografías………………………………………………...…………………164-168 

g. Mapa de pueblos indígenas y comunidades étnicas…………………...……169 

h. Mapa de la comunidad de Wasakín……………………………………….…..170 

i. Mapa de entradas   comunidad de Wasakín……………………………..……171 

i. Mapa de salidas comunidad Wasakín……………………………………..…..172 

 

 
 
PRELIMINARES 

 



 7 

Agradecimiento 

 

El presente trabajo ha sido posible gracias a la hospitalidad del pueblo sumu-mayangna 

tuahka de Wasakín quienes me recibieron y me brindaron su generosidad, su amistad y 

confianza, a las madres tuahkas que día a día luchan por rescatar la lengua que se 

encuentra en peligro de extinción, a los padres a los ancianos y ancianas  al igual que a 

los jóvenes y niños para todos ellos mis agradecimientos eternos. 

 

También al Instituto de  pPromoción e investigación lLingüística quien desde un 

principio fue el canal por el cual yo me interesée en el trabajo de la investigación de las 

lenguas en peligro de extinción y la cultura del pueblo sumu- mayangna.  De esta 

manera quiero expresar mi agradecimiento al programa de investigación de la academia 

de Finlandia  FARP que a través de su programa de beca hizo posible mi estancia en 

las comunidades el cual fue clave para esta investigación. 

 

De igual manera a la comunidad universitaria, a mis compañeros y compañeras de la 

maestría quienes me brindaron su apoyo incondicional, a la vVice-rectoría de la 

universidad de Bilwi, en especial a la rRectoría de la universidad quien desde un inicio 

me brindaron la oportunidad y la confianza de haberme seleccionado para este 

compromiso con miras a la construcción de nuestra autonomía y así poder hacer 

realidad mis sueños académicos. 

 

Quiero además  expresar mi agradecimiento a la Dra. Jane Freeland , Investigadora 

(Research Fello) en catedrática la universidad de Southampton, Reino Unido…… , 

colaboradora de nuestra universidad y coordinadora del proyecto financiado por la 

Academia Británica (BRITHISHritish Academy)CADEMY, pues sin sus  orientaciones 

intelectuales y apoyo  seria  impensable el hecho de que este esfuerzo  se hubiese 

realizado, por el acompañamiento en los talleres 

iii 



 8 

comunitarios con quien en todo momento compartimos las experiencias de la realidad 

sociolingüística de las comunidades donde trabajamos en el marco del proyecto de 

investigación. 

 

A mi familia, a mis amigos, a  mi estimada hermana y amiga la Prof. Selmira Jarquín, a 

todos  quienes me brindaron su apoyo, a don Valdivio Lencho, a doña Mercedes 

Bendlis a todos sus hijos e hijas quienes durante mi estancia en la comunidad de 

Wasakín me brindaron todo su apoyo, su amistad, su hogar,  a don Leopoldo, gracias 

por sus sabios consejos. 

 

Y muy especialmente a mis dos hijas, a Jennifer y a Katherine por su comprensión y 

apoyo. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 9 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Siglas y abreviaturas 
 
 
 
 
British Academy (Academia Británica) Entidad británica financiadora del proyecto 
piloto de investigación sociolingüística desarrollado en la comunidades de Wasakín, 
Dibahil y Arenalozo en el municipio de Rosita entre Julio 2005 y julio 2006 

 

CODIUL: Comité de rescate de la lengua Ulwa. 
 
 
PEBI: Programa de educación intercultural bilingüe. 

 

SUKAWALA: Organización nacional de las comunidades sumu-mayangna de 
nicaragua. 
 
CODIUL: Comité de rescate de la lengua Ulwa. 
 



 10 

British Academy: (Academia Británica) Entidad británica financiadotra del Pproyecto 
piloto de investigación sociolingüística desarrollado en la comunidades de Wasakín, 
Dibahil y Arenalozo en el municipio de Rosita entre Julio 2005 y julio 2006. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Glosario 

 

Alternancia de códigos: Es una estrategia utilizada con fines expresivos o pragmáticos 

por comunidades que comparten dos o más lenguas, se observa igualmente entre 

bilingües funcionales, estables y equilibrados que son capaces de expresar el mismo 

contenido en sus dos lenguas. Esta distinción es particularmente importante en el 

contexto de la educación bilingüe. 

 



 11 

Bilingüismo: Proviene del termino bilingüe, es decir una persona que maneja dos 

lenguas con propiedad y eficacia. Existen diferentes tipos de bilingüismos, con el 

surgimiento de los programas etnoeducativos para poblaciones indígenas se ha venido 

utilizando diferentes categorías de bilingüismo, el equilibrado, incipiente, funcional 

aditivo, sustractivo de cuna. 

 

Código lingüístico: En la sociolingüística se usa este término como sinónimo de 

lengua o sistema lingüístico. 

 

Cultura: Taylor (1971) define la cultura como la compleja totalidad que incluye 

conocimiento, creencias, arte, moral leyes derechos, costumbres de todas las actitudes 

y actos adquiridos por el ser humano como miembro de una sociedad. La cultura es 

verbo;  es acción ya que estáa en constante movimiento de cambio y transformaciones. 

(Freeland ,nov   (2006).  

 

El término ‘cultura’ engloba además modos de vida, ceremonias, arte, invenciones, 

tecnología, sistemas de valores, derechos fundamentales del ser humano, tradiciones y 

creencias. A través de la cultura se expresa el hombre, toma conciencia de sí mismo, 

cuestiona sus realizaciones, busca nuevos significados y crea obras que le trascienden 

 

Diglosia: Se conoce como diglosia la situación en que, en una sociedad concreta una 

lengua se subordina a otra en las funciones que cumple.  

La lengua dominante y de prestigio constituye un idioma de uso formal y se utiliza en 

todos los contextos y ámbitos. La lengua subordinada o dominada, en cambio, se relega 

a una gama de contextos muchos mas reducidosa: al plano informal y domestico, al 

plano comunicativo, a ciertos trabajos, etc, hHasta puede ser completamente excluida 

de algunos contextos públicos o formales. Por consiguiente, para poder moverse en 

todos los contextos sociales las y los hablantes de la lengua subordinada tienen que 



 12 

aprender la lengua dominante y utilizar las dos lenguas para funciones comunicativas 

diferentes (La diglosia es una característica de las sociedades). (Freeland,  Jane, Lengua, 2003). 

 

Etnicidad: Proviene del concepto griego ethnos que significa pueblo o nación. Su uso  

generalizado  ha emergido precisamente dcomo reemplazo  de la desprestigiada 

palabra raza. La etnicidad, se refiere a los cambios culturales específicamente a 

diferencias culturales  

 

E 

 

Etnocentrismo: Creencia en la superioridad de la propia etnia. Indica sobre 

valoraciónsobre valoración de la propia cultura. Es una actitud etnocéntrica la que juzga 

a las otras culturas a partir de la propia y emite juicios de superioridad; por ejemplo, de 

las etnias que dominan el poder sobre otras etnias subordinadas. El etnocéntricos es un 

valor antidemocrático que también se manifiesta en otras esferas de la vida. (Rizo, 

(2003) 

 

Habilidad Llingüística: La capacidad de usar la lengua en la comunicación tomando 

en cuenta las cuatro habilidades básicas de la comunicación: escuchar, hablar, leer y 

escribir. Todos dependen de la  el cual incluye la competencia lingüística básica. Se 

entiende como el conjunto de conocimientos, saberes, principios, técnicas, leyes y 

representaciones simbólicas que comparten los integrantes de un determinado pueblo.  

(Rizo Mario, (2003). 

 

 

 

 

Identidad: Es un termino que no tiene un concepto definido por lo que en la actualidad 

estáa siendo punto de debate en la antropología y la misma sociolingüística, es por eso 



 13 

que  en este estudio he utilizado conceptos de identidad conocidos como constructivista 

y esencialista propuesto por Modood. Ver marco teórico. 

 

Interculturalidad: El reconocimiento y valoración de las diversas culturas dentro de la 

diversidad, implica relaciones de diálogos horizontales, se entiende como la creación de 

espacios y oportunidades en igualdad de condiciones. Es la esperanza de futuro que se 

construye  desde las perspectivas de los pueblos marginados. (McLean, (2006) MAS 8, 

notas de clase. 

 

Lengua: Es el medio por la cual un grupo pone en practica los conocimientos de una 

cultura. , lLa lengua funciona como el conductor de la cultura con la cual se identifica el 

grupo. Ver marco teórico.  

 

Lengua dominante: Lengua del grupo social que tiene el poder sociopolítico y 

económico en una sociedad determinada. Por constituir el grupo de poder dentro de 

una sociedad concreta, este grupo suele gozarn también del poder cultural y lingüístico 

y por tanto, su lengua no es solo dominante sino también oficial.  (Freeland, Jane ( 

2003). 

 

Lengua materna: Se refiere a la lengua que una niña o un niño aprende primero en el 

seno de su familia, a veces se utiliza para denominar la lengua con la cual una persona 

se identifica, aun cuando no se habla en su comunidad indígena o étnica, por ejemplo 

entre pueblos o comunidades ha caído en desuso pero que sigue considerándola como 

parte de su identidad histórica. Sin embargo en este caso es preferible usar el término 

de Lengua Originaria. (Freeland ., 2003). 

 

Mayangna: Grupo étnico indígena perteneciente a la familia sumu- hablante  y 

culturalmente conocido por el nombre “Sumu”. En años recientes como parte de la 

revitalización de la lengua y la cultura, queriendo evitar las asociaciones negativas que 



 14 

este nombre tuvo en tiempos pasados algunos miembros de la etnia han remplazado el 

nombre del grupo de Sumu por Mayangna,. Mayangna significa Nosotros, es decir es el 

pronombre en la segunda persona plural que significa (nosotros inclusivo). Este cambio 

ni ha sido aceptado unánimemente por todos los miembros del grupo étnico. 

 

Panamahka: Variante lingüística de la lengua sumu del norte,  con mayor población de 

hablante aproximadamente unos 5,000 hablantes, ubicados en los riberas del ríoió 

wWaspuk, rrRío uUmbra ,Umbra, rrRío Lakus, tTungkih y Uli y awas was. (Awastingni).  

 

Poliglosia: La poliglosia es un concepto que se utiliza en sociedades plurilingües donde 

estána en contacto y en uso desigual máas de dos lenguas. En tales circunstancias, 

varias lenguas son subordinadas a una lengua dominante, pero entre las lenguas 

subordinadas algunas se utilizan en un mayor número de contextos más prestigiosos. 

Así se produce una jerarquía múltiple. Tal como la diglosia,  y la poliglosia es son 

características de una sociedad. (Freeland Jane, Lengua, 2003). 

 

Préstamo lingüístico: Incorporación de un elemento característico de una lengua al 

sistema de otra. La fuente más común de préstamos es la del vocabulario o léxico. Es 

fácil y usual el paso de vocablos de una lengua a otra. Si bien este fenómeno es 

característico a todas las lenguas del mundo debemos poner atención a la dirección del 

préstamo. En el caso de los términos científicos, por ejemplo es común que el préstamo 

venga de la lengua en la cual se invento un concepto o se descubrió un fenómeno. Así 

son préstamos léxicos del Ingles, palabras como: televisión, radio, termómetro, etc, 

aunque estos no son puramente del ingles ya que tienen elementos incorporados del 

griego y del latín. (Freeland,  ( 2003). 

 

Revitalización lingüística: Es el proceso mediante el cual de manera planificada y 

metódica se implementan programas lingüísticos culturales cuyo objetivo es revalorar 

las lenguas subordinadas, y promover y difundir su uso entre los diversos niveles y 



 15 

sectores. Tiene el propósito de asegurar la transmisión de la lengua de generación en 

generación. La revitalización estáa mas dirigida a la recuperación del valor y uso de una 

lengua en contextos y contextos de interacción zonas geográficamente en loas que la 

población ha dejado de usarla. 

 

Segunda lengua: lengua  hablada por una persona y que no es su lengua materna. 

Lengua que se aprende después de la primera ya sea esta de manera formal o 

informal,; en el caso de Nicaragua el español constituye una segunda lengua para la 

población indígena y comunidades étnicas.  

 

Un hablante puede tener más de una lengua materna si vive en un entorno bilingüe, por 

ejemplo, si sus padres hablan cada uno una lengua; y, además puede aprender una 

segunda lengua, no necesariamente extranjera, para relacionarse de otra forma o en 

otros ámbitos, por ejemplo, si la lengua oficial de su entorno o la lengua instrumental de 

su lugar de trabajo es otra. 

 

Sumu: Termino que se usa para denominar la lengua que habla el pueblo indígena 

Ssumu- mayangna que habita en la  cCosta cCaribe nicaragüense en la zona este de 

Nicaragua y Honduras. P.ej. Panamahka, sumu del norte o septentrional meridional y 

sumu Ulwa del sur o meridionalSeptentrional. 

 

Tuahka: Variante lingüística de la lengua Sumu del norte. Tiene aproximadamente 3000 

hablantes,  ubicados sobre el rió Bambanwas, hoy Bambana, teniendo como referencia, 

la comunidad de Wasakín considerado como la capital de los Ttuahkas.  

 

Ulwa; grupo étnico lingüístico perteneciente a la familia Sumu- hablante,  y de la 

variedad lengua que se habla en la comunidad de Karawala en la zona sur de  la Costa 

Caribe de nNicaragua. 



 16 

 

Variante: Es sinónimo de dialecto en su sentido técnico, algunos lingüísticas y 

sociolingüísticas prefieren utilizar variante para evitar las asociaciones negativas que 

acompañan algunos usos de la palabra dialecto. (Freeland, Jane, ( 2003). 

 

Yusku: Variante  lingüística de la lengua Ssumu que se habla en la zona de Jinotega, 

en las comunidades asentadas sobre el rRió Bocay. El nombre obedece al cacique que 

dirigía el grupo de los Ssumos del Bocay quien murió en enfrentamientos con los 

mestizos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUCTORIA 

 
 

1. Tema: Identidad y desplazamiento  lingüístico en la comunidad Sumu Mayangna   

tuahka de Wasakín del municipio de Rosita. R, A, A, N. 

 

2. Preguntas de trabajo: ¿De que manera la perdidapérdida de la lengua afecta a la 

identidad de las comunidades.?comunidades? 

 

 

3. Objetivo General:  

 

 Conocer los factores que contribuyen al desplazamiento  de la lengua Sumu-

mayangna Tuahka  por la lengua Miskitu 

 

 

4. Objetivos Específicos:  

 



 18 

 Analizar las repercusiones del cambio de la práctica comunicativa en la concepción 

de la identidad Sumu Mayangna. 

 

 Verificar el uso de la lengua Ssumu-mayangna tuahka y el miskitu en la comunidad 

de  Wasakín  

 

 Analizar  la percepción por parte de los comunitarios sumu tuahka de la comunidad 

de Wasakín  respecto al fenómeno de desplazamiento de la lengua. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5. Colaboradores Sujeto – Objeto de ila Investigación 

 

En las investigaciones tradicionales se ha venido utilizando estos términos de objetos y 

sujetos sin tomar en cuenta los perjuicios que cargan.  con cierto conceptos, eEstos 

términos se presentan como todo un dilema del para el investigador, por lo cual desde 

mi perspectiva muy personal he considerado no optar por la utilización de estos 

términos. 

 

Dada la característica del tema de la investigación antropológica, por el valor y 

significado que esto representa para míi como investigador, así como desde mi posición 

como sumu mayangna no considero pertinente el uso de estos término usarlos en un 



 19 

contexto multicultural, por considerar que ciertos términos tienen connotaciones 

negativas y por la categorización que marcan ciertas diferencias entre si. 

 

 Los pueblos indígenas y las comunidades étnicas donde se desarrollan las  

investigaciones, son sujetos de su propia vida, en este caso para una investigación 

antropológica  que no es pertinente el uso de estos dos términos ya que lo que se 

requiere es realizar un trabajo bajo ciertas relaciones dialóogica, donde la intención no 

es mantener el tradicionalismo de la investigación donde el investigador es el que sabe 

todo y el investigado sóolo opina lo que se pregunta. 

 

Es por eso, he considerado utilizar el término de “colaboradores” dadao la relación del 

tema con las personas de la comunidad, donde se manifiesta el carácter voluntario, el 

ofrecimiento de las personas para en la construcción de la información que se busca de 

manera conjunta. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

6.  Introducción general INTRODUCCION  
 

 

Este estudio presenta los resultados  de una investigación sobre la “Identidad y cambio 

lingüístico en una comunidad Sumu-Mayangna”  como un primer intento de abordar la 

situación sociolingüística desde una perspectiva antropológica, basados en un trabajo 

etnográfico  donde  se enfoca  la problemática del desplazamiento  lingüístico del sumu-



 20 

Mmayangna del norte de Nicaragua, específicamente  de la variante TuahkaTuahka, 

por parte de la lengua  Mmiskitu. 

 

Esta investigación se realizóo en el espacio de dos años del  2004 al 2006 a raíz de mis 

estancias por tres ocasiones en la comunidad  Ssumu-mayangna Ttuahka de Wasakín, 

asentadaos sobre la cuenca del rió Bambana, ubicado en el noreste de Nicaragua a 17 

Km del municipio de Rosita y a 480 Km de la capital. Cuenta con una población de 1007 

habitantes con una composición multiétnica Ssumu Ttuahka y Mmiskitu.  

 

Los El objetivos planteados en mis tesis fueron: como un objetivo general conocer los 

factores que contribuyen al desplazamiento  de la lengua Ssumu-mayangna Tuahka  

por la lengua Mmiskitu, dentro del la cual se derivan tres objetivos específicos en lalos  

que me concentrée en el trabajo de investigación.  

 

Estos fueron: Aanalizar las repercusiones del cambio de la práctica comunicativa en la 

concepción de la identidad Ssumu MayangnaMayangna;. V verificar el uso de la 

lengua Ssumu-mayangna tuahka y el miskitu en la comunidad de  Wasakín;  y 

finalmente, analizar  la percepción por parte de los comunitarios sumu tuahka de la 

comunidad de Wasakín  respecto al fenómeno del desplazamiento de la lengua. Para 

el logro de los resultados basado en estos objetivos, desde un inicio de la investigación 

dse hizo una planificación metodologicametodológica basadaos a la propia realidad de 

la comunidad seleccionado para el estudio. 

 

 

 

Las razones que me condujeron para a la elección de esta comunidad para miís tienen 

mucho significado por el cual desde que he estado visitando esta comunidad ha 

ocupado un lugar importantísimo, por ser una comunidad sumu mayangna con poca 

atención por situaciones de etnodiscriminacion interna entre los sumu, -mayangnas, 



 21 

pocos o casi nadie estudia la situación sociocultural y lingüísticaos de los sumus 

mayangnas. Por eso siempre sentí ese interés, siendo yo un sumu mayangna, de poder 

a través de la oportunidad que he tenido y mi conocimiento ayudar en la construcción 

de la historia de esta comunidad histórica y muy sufrida. 

 

 

La estructura de esta tesis  consta de de esta parte introductoria, seguida de 3 partes 

más. En la segunda parte un primer capitulo donde se aborda la exposición del marco 

teórico,.  pPrimeramente se hace una reflexión acerca de la temática de la identidad 

étnica que sigue siendo debatida dentro de la antropología y la misma sociolingüística, y  

como es la identidad étnica y la su relación con el desplazamiento lingüístico, en la 

comunidad Ssumu – -Mmayangna de Wasakín.  Esta reflexión Pparte de la pregunta 

antropológica ¿De qué manera el desplazamiento de la lengua incide en la identidad de 

un determinado grupo?  

 

Para lo cual, el análisis con relación a la identidad se sustenta de las diferentes teorías 
como son la contructivista y la esencialista propuesta por Modood (2002) Gómez  
Suárez (2003) y Wade (2000) tomando en cuenta el comportamiento de las identidades 
en la costa caribe nicaragüense y la realidad de la comunidad donde se realiza este 
estudio, la cual se encuentra en constantes procesos de cambios  

 

 

Así también en estea  primera capitulo parte se aborda la cuestión situación de las 

identidades individuales y las relaciones que se producen con la de los grupos 

existentes en la cCosta cCaribe. Aquí se arguye  donde podemos observar que las 

identidades individuales y grupales no conforman una unidad sino que las identidades 

se construyen partiendo de las diferentes experiencias históricos-sociales y culturales, 

se aborda la situación de las autodefiniciones de las identidades del grupo étnico 

Ssumu – -Mayangna – Ttuahka, así también el caso de los Ppanamahka quienes en la 

actualidad hacen uso del discurso esencialista como parte de sus derechos 

reivindicativos. 



 22 

 

Por otro lado también se discute la relación entre lengua e identidad por el hecho de 

considerar la lengua como medio de transmisión del conocimiento y la cultura. De  de  

igual manera se aborda la situación del multilingüismo en el cambio de códigos que se 

producen dentro de los repertorios verbales y comunicativos ade los jóvenes y adultos 

en la comunidad de Wasakín. La realidad del comportamiento sociolingüístico en esta 

comunidad se aborda a travées de los fenómenos de diglosia y poliglosia ya que en 

estos contextos las lenguas ocupan diferentes espacios y posiciones jerárquicas. , por 

lo que este aspecto se analiza tomando en cuenta el modelo de jerarquía 

etnolingüística de la costa caribe nicaragüense que presenta Freeland. Ver figura 1,  Se 

finalizando este capitulo con las metodologías aplicadas para esta investigación, los 

instrumentos de campos así como los métodos y técnicas de campo que facilitaron la 

recopilación de la información para completar el trabajo de campo. 

 

La tercera  parte de la  investigación esta estructurada por los resultados y hallazgos 

como el producto de la vivencia cultural en la comunidad. Para poder entender la 

situación actual de la comunidad, era preciso considerar los antecedentes de las 

investigaciones etnográficas realizadas por los sociólogos, antropólogos y lingüistas 

relacionados al tema de investigación, . Ccomo un punto de referencia que permiten 

tener una visión más amplia del grupo del tema de investigación  

 

Aquí Sse presenta la parte de la etnográfica de la comunidad de Wasakín. Se inicia con 

el trasfondo histórico con el propósito de contextualizar  el estudio etnográfico en un 

marco histórico que me permitió conocer mas acerca de los procesos de contactos y 

cambios sociales que se dieron de la comunidad. En esta parte se analiza las 

consecuencias sociolingüísticas de esta historia que han repercutido en el fenómeno del 

desplazamiento de la lengua y en algunos casos la perdida de una de las diez variantes 

que antes existían en “la gran familia sumu” a como lo llama Smutko (1996).  

 



 23 

A continuación se hace  de manera densa, donde se hace una descripción contextual 

de la comunidad, su ubicación geográfica, el pasado histórico, su estructura de ponder 

tradicional, las características de la población, la situación territorial, sus costumbres. 

Inicialmente  el trasfondo histórico con el propósito de contextualizar  el estudio 

etnográfico en un marco histórico que me permitió conocer mas acerca de los procesos 

de contactos y cambios sociales que se dieron de la comunidad donde realice la 

investigación.  

 

En este parte de este capitulo se analiza las consecuencias sociolingüísticas que ha 

repercutido en el fenómeno del desplazamiento de la lengua y en algunos casos la 

perdida de una de las diez variantes que antes existían en la gran familia sumu a como 

lo llama Smutko  (1996). La dominancia por parte de los miskitus a raíz de la alianza 

estratégica con los inglese, se analiza el papel que desempeño la iglesia morava y 

como esto influyo en que los sumu mayangnas aprendieran la lengua miskitu ya que se 

usaba el miskitu como medio para cristianizar a los sumus, la misma escritura de l 

miskitu tuvo fuerte impacto ya que esto marco categorías de diferenciación entre la 

lengua  sumu y el miskitu.  

 

Para conocer mas a fondo sobre el impacto en cuanto el uso de la lengua miskitu en la 

comunidad se analiza las relaciones matrimoniales  de parejas mixtas  sumu 

mayangna- miskitus así como el uso de la lengua en los hogares, para lo cual fue 

necesario la elaboración conjunta de un mapa de la comunidad con el propósito de 

identificar la cantidad de parejas mixtas y familias miskitas viviendo en la comunidad y 

analizar la situación del aprendizaje de la lengua el cual no se da de manera reciproca. 

 

Para el estudio del desplazamiento lingüístico fue es necesario conocer los diversos 

movimientos de entrada y salida por lo que en este estudio se aborda esta situación de 

los movimientos intercomunales para lo cual hice uso de mapas de movilidad que 

permiten generar de manera mas clara y amplia las relaciones entre las comunidades y 



 24 

los propósitos para los cuales los comunitarios se trasladan, así como el uso de las 

lenguas en estos contextos.  

 

Para ir cerrando la parte de los resultados se retoman los conceptos de hace un análisis 

con relación  a los fenómenos de la diglosia y poliglosia para analizar las como 

consecuencias de las desiguales políticas sociales por las cuales o que las diversas 

lenguas tienen sus diferenciados diversos espacios de uso dentro y fuera de la 

comunidad.  y esta es la razón por el cual se retoma esta temática para contextualizar la 

realidad de la lengua sumu tuahka de Wasakín. 

 

Finalmente  se hace una valoración con relación a la percepción y el rol de los padres, 

madres de familia así como la escuelas en cuanto a la conservación y en algunos casos 

el  rescate de la lengua sumu tuahkas  a través de acciones concretas y programas de 

educación intercultural bilingüe PEBI en la comunidad de Wasakín. 

 

En la discusión de este estudio etnográfico se presentan algunos factores que están  

incidiendo de manera negativa en el rescate de la lengua, elementos como las 

creencias comunitarias que están obstaculizando el esfuerzo de algunas padres y 

madres de familia en cuanto la enseñanza de la lengua, como es el caso del mito 

genético.  

 

Los comunitarios están considerando que el trabajo de la recuperación de la lengua 

esta bajo la responsabilidad de las instituciones como el MECD-PEBI las universidad. 

Encontramos  que los padres y madres de familias consideran no estar a la altura de 

asumir el papel de enseñar la lengua tal como lo hace la escuela, confundiendo la 

enseñanza escolar y la enseñanza en el hogar a través de la comunicación familiar. 

 



 25 

Sin embargo como respuestas a todas esa presiones y obstáculos, los tuahkas están 

construyendo identidades más amplias y flexibles de cara a ciertos objetivos y 

oportunidades que han venido experimentando como oportunidades laborales y becas 

 

Por lo tanto, se concluye que  por las diversas presiones  políticos sociales y la misma 

desvalorización de la lengua tuahka frente a miskitu y al mismo panamahka, como lo 

muestra la jerarquía etnolingüística de la costa caribe,  el rescate y revitalización de la 

lengua tuahka es bastante remota. 

 

En la parte cuarta y final de la tesis, se ofrece una reflexión sobre el valor de la tesis 

como contribución a la antropología social, la cual incluye consideraciones sobre mi 

papel como investigador en una comunidad de mi propia etnia. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

II.  PARTE TEORICA Y METODOLOGICA 

 

II1. . MARCO TEORICO Marco teórico 



 26 

 

Esta investigación se centra al estudio de la “identidad” étnica y su relación con el 

desplazamiento lingüístico entre los sumu- Mmayangna tuahka de Wasakín, 

desplazamiento desde el uso diario del tuahka hacia el del Miskitu. Este fenómeno 

parece ser producto de los cambios que se han venido dando con la modernización y 

los procesos globalizantes.  

 

En los últimos 50 años, el tema de la “identidad étnica” ha sido, y sigue siendo, tema de 

debate, tanto en la antropología, como en la sociolingüística. (Ver, p. ej. Wade, 2000; 

Modood, 2002, Gómez Suárez 2003). Aquí no se va a resumir el debate – no cabe 

dentro de los límites del trabajo – sino más bien voy a situar el uso que yo hago de este 

concepto dentro de aquel debate.  

 

Del mismo modo, contextualizaré mi trabajo dentro de otro debate, vinculado al primero, 

sobre la relación entre lengua e identidad étnica (Ver, p. ej. Jamieson 2001, Hale y 

Benedicto 2004), y explicaré algunos conceptos sociolingüísticos.. 

 

2. La identidad étnica 

 

He optado por utilizar el concepto de la identidad conocida como ‘constructivista’, por 

dos  razones: la primera, es que  este análisis se presta mejor a las realidades de 

identidad que se producen en la cCosta cCaribe nicaraagüense, a raíz como producto 

de las relaciones y contactos no sólo con los europeos, sino anteriormente con otros 

grupos étnicos,  sobre todo en el caso de los sumu Mmayangna tuahka de Wasakín, 

como explicare mas adelante. Además, el concepto constructivista Pparece ser éel 

concepto que predomina ahora en la discusión antropológica, sociológica y 

sociolingüística (aunque se ha empezado a criticar - ver, p.ej. Modood, 2000). [quizás 

porque estas disciplinas necesitan analizar condiciones parecidas a la  que se dan en la 

costa caribe]. 



 27 

 

 

Según la definición constructivista de Barth:  

cuando una persona o un grupo se afirman como tales, lo hacen como un medio 

de diferenciación en relación a alguna otra persona o grupo con el que se 

confrontan; es una identidad que surge por oposición, implicando la afirmación 

del nosotros delante de los otros, sin afirmarse jamás en aislamiento.  Un 

individuo o un grupo indígena afirman su etnia contrastándose con una etnia de 

referencia, posea ésta carácter tribal (…) o nacional (…).  Lo cierto es que un 

miembro de un grupo indígena no invoca su pertenencia a determinada tribu sino 

cuando está en confrontación con miembros de otra etnia.   En aislamiento, el 

grupo tribal no tiene necesidad de ningún tipo de designación específica (…).” 

(en Cardoso de Oliveira, 1992: 48).1 

 

 

 

 

 

Otro aspecto importante de la perspectiva de Barth es Los interpretaciones de los 

concepto que se han venido utilizando ha sido  contextualizados en otros ámbitos, sin 

embargo es necesario mencionar que lo que él llama el “contenido”  cultural de la 

identidad étnica que se opone al esencialismo  puede cambiar, así como pueden 

cambiar loos aspectos culturales que el grupo escoge para señalar su diferencia de 

otros grupos, siendo estas mas apropiado a la realidad de la costa caribe nicaragüense  

por las características multiétnicas  que esta presenta. 

                                                 
1 Una ilustración interesante de esto se pudo observar recientemente en el contexto de los conflictos 
territoriales a raíz de la creación de la ley 445, cuando se dieron casos de campesinos mestizos que 
quisieron asumir una identidad indígena que realmente no tienen, pero es producto del interés que surge 
por determinado espacio territorial. 

 
 



 28 

 

 

En la costa los fenómenos de auto afirmación de las identidades con respecto al otro, 

han tenido lugar en la últimas  década, grupos en busca de  sus  raíces y de una 

autodefinición de identidad más construida y unida están procediendo a cambiar de 

nombre como es el caso de los Sumu, ahora Mayangna, el cual significa Nosotros, 

termino excluyente solo para los miembros pertenecientes al grupo étnico.  Von 

Houwald 2003, Si hacemos un análisis de este tipo de manifestación étnica, están mas 

definido sobre la tendencias esencialista, situación que considero que ante la 

complejizacion cultural de la región esta fuera de la realidad y el discurso plurietnico. 

 

Esta definición de Barth se propuso por oposición a la llamada definición “esencialista” o 

“primordialista” de la identidad étnica, la cual postulaba que la identidad aquélla se 

basaba en una ‘esencia’ primordial, una colección de características que existía ha 

existido desde tiempos inmemoriales, que se expresanba en la cultura y la lengua,  que 

habían perdurado por los siglos de los siglos, y que se han transmitido transmitía 

mediante aquellas a través de las generaciones.  

 

¿Por qué en oposición? Porque esta imagen esencialista de la identidad étnica iba 

correspondiendo cada vez menos a la realidad de los grupos étnicos e indígenas en 

contacto con otros, notablemente con los blancos. Estos grupos, que los cualesque 

habían logrado sobrevivir mediante una combinación de conservar costumbres y 

adaptarlas a las circunstancias históricas.  Por lo tanto, la lógica de esta posición 

constructivista es 

que las identidades étnicas no son simplemente ‘dadas’, ni son estáticas o 

atemporales, sino que cambian (y deberían cambiar) bajo nuevas circunstancias 

o como consecuencia de que se comparta un espacio social con otros patrones e 

influencias culturales. (…) Por lo tanto, hay muchos individuos que han formado 

identidades de fusión, y su estilo de vida refleja una variedad de herencias 

culturales  (Caglar 1997, en Modood 2000:175, énfasis mía) 



 29 

 

Una de las ventajas de la posición constructivista, pues, es que supone el cambio como 

parte de la identidad étnica y su supervivencia tras el tiempo y el espacio, por contraste 

con la esencialista, para la cual el cambio suscita todo tipo de cuestiones de 

autenticidad.   

 

Es por eso que, hoy en día, “la oposición al esencialismo es una característica casi 

universal del debate sobre la identidad” (Modood, 2000: 117), por el hecho que las 

posiciones de los esencialistas en los últimos años, se están desacreditando a raíz del 

surgimiento de una dinámica de relaciones multiculturales y multiétnicas.   

 

Esta perspectiva sobre la identidad étnica es más apropiada a las realidades de la 

Costa Caribe de Nicaragua, porque durante siglos sus habitantes han sido sujetos a 

cambios causados por el contacto interétnico, sea la intervención externa o sea el 

contacto interétnico de una región donde han coexistido muchos grupos (ver p. ej. Von 

Houwald, 2003 [1990], Jamieson 2001), todo esto intensificado recientemente por la 

modernización y los procesos globalizantes. 

 

Por todo esto se puede ver que, las identidades étnicas se construyen como respuesta 

a las presiones sociales y económicas. Además, se puede decir que son construidas 

por la sociedad como categorías sociales que atraen prestigio, privilegio o 

discriminación. (Wade Peter 2000: 24).  

 

Las afirmaciones de Fishman, (1977, 1991) que han tenido mucha influencia se ha 

venido utilizando en el debate y discusión de la antropología y la sociolingüística a cerca 

de la etnicidad,  son un ejemplo de la tendencia esencialista. Fishman habla al rededor 

de dos dimensiones de la etnicidad, la pPaternidad y el pPatrimonio, donde y explica 

que la  dimensión máas importante es la Paternidad. ,  la etnicidad se experimenta en 

parte pero de modo muy relevante, como una constelación heredada, adquirida de los 



 30 

padres, del mismos modo en que ellos la adquirieron de los suyos. La segunda 

dimensión es el Patrimonio, el legado de la colectividad, perspectivas y 

comportamientos que nos definen: Modelos pedagógicos, Mmúsica, ropa, 

comportamientos sexuales, ocupaciones especifican que de algún modo, se heredan de 

generaciones anteriores. La etnicidad se experimenta en parte pero de modo muy 

relevante, como una constelación heredada, adquirida de los padres, del mismo modo 

en que ellos la adquirieron de los suyos. (Fishman N. 1977:, p. 17)  

 

Aquí dentro de las dimensiones que  refiere Fishman, la lengua juega un papel muy 
importante en cuanto la cultura, por razones muy obvia que la lengua es considerado 
como un de los componentes de esa cultura,  

en la cual esta toma variaciones por la manera que también  se va transformando la 

cultura, por otro ladio se es importante ver el panorama de la cultura de la comunidad 

donde se realiza es estudio, ¿que es lo que ha cambiado en la cultura, que ha factores 

ha incidido en este cambio de igual manera la lengua? 

 

En el contexto de la identidad se producen diversos comportamientos de identidades 

conocidos como identidades múltiples basados en las creencias, normas y 

comportamiento. En esta concepción de la identidad: “Una persona lleva  en sí 

cotidianamente numerosas identidades individuales, familiares, comunitaria, laborales 

étnica, nacional y regional por lo tanto estas identidades múltiples no siempre son  

 

Entonces cada identidad cultural se comparte con un grupo siempre en forma parcial, 

aunque en diferentes grados de reciprocidad” (Little: 2000: 000). Esta discusión de las 

identidades ha trascendido las fronteras políticas de la región del caribe   hasta la ley de 

Autonomía ha tenido que reconocer esta complejidad. En el CAPAITULO II articulo 21… 

plantea que una persona, cuando tenga cinco años de residir en la región, puede 

adoptar o adscribirse a una identidad de cualquiera de los grupos que considera 

conveniente o con el cual sienta satisfacción. 

 



 31 

Hoy en día pues,  “la oposición al esencialismo es una característica casi universal del 

debate sobre la identidad por el hecho que las posiciones de los esencialistas en los 

últimos años, están caducando a raíz  del surgimiento de una dinámica de relaciones 

multiculturales y multiétnicas.” (Modood, 2003: 117) 

 

Esta perspectiva sobre la identidad étnica es más apropiada a las realidades de la 

Costa Caribe de Nicaragua, porque durante siglos han sido sujetos a cambios causados 

por el contacto interétnico, sea la intervención externa o sea el contacto interétnico de 

una región donde coexistían muchos grupos (ver p. ej. von Houwald, 2003[1990], todo 

esto intensificado recientemente por la modernización y los procesos globalizantes. 

 

 Por lo cual se debe entender que , las identidades étnicas se construyen como 

respuesta a las presiones sociales y económicas, y que además son construidas por  la 

sociedad como categorías sociales que atraen prestigio, privilegio o discriminación. 

Wade Peter 2000: 24.  

 

Como resultado de toda esta historia de interacción, casi todos los costeños siguiendo 

el análisis en el caso de la identidades múltiples que se dan en la costa caribe, donde 

un Mayangna puede optar diferentes identidades según el contexto donde se 

encuentre, ejemplo: En Managua, puede identificarse como costeño, desde la costa se 

identifica con el  municipio, si es minero o no, a nivel del grupo se identificara según la 

variante lingüístico, sea como Panamahka o tuahka. Así como a raíz de la creación de 

la ley 445  los campesinos mestizos están asumiendo ciertas identidades indígenas que 

realmente no tienen, pero es producto del interés que surge por determinado espacio 

territorial. 

 

 

 

 

33.  Identidades individuales y su relación con la del grupo. 



 32 

 

Gómez Suárez plantea que una de las primeras designaciones teóricas que 

reflexionaron en torno a la identidad, situaba en una unidad sintética originaria a todas 

las representaciones del Yo. Desde esta óptica “primordialista” (o esencialista) se 

interpretaba a la identidad como un dato ya constituido, como una identidad plena o 

absoluta que hacia referencia a la esencia del ser”. (Stavenhagen 1996:14 en Gómez  

Suárez, 2003:44). 

 

Lo que se puede observar hoy, sobre todo en condiciones interétnicas como las de la 

Costa, es que las identidades individuales y la su relación con la identidad del grupo no 

tienen esta unicidad, sino que varían, o son construidas a raíz de las experiencias 

vividas.de acuerdo a la construcción de la identidad propia de una persona Aunque sí , 

si vemos casos prácticos de identidad colectivas  en una comunidad, no siempre es tan 

rígida, como en los tiempos pasados donde se establecían normas que requerían 

permitían mantener una identidad personal al igual con la del grupo, siguiendo patrones 

de la concepción esencialista. 

 

Por ello, las identidades son más flexibles, las personas adoptan nuevos aspectos a su 

identidad, dependiendo del lugar, la posición o el grupo étnico con el que convive, 

producto de la experiencia de su vida. Según Little. 

Una persona lleva en sí cotidianamente numerosas identidades individuales, 

familiares, comunitaria, laborales étnica, nacional y regional por lo tanto estas 

identidades múltiples no siempre son únicas, sino múltiples. Entonces cada 

identidad cultural se comparte con un grupo siempre en forma parcial, aunque en 

diferentes grados de reciprocidad. (Little: 2000,  Ccitado en por ChávezNúñez 

(1996:107) 

 

Así como plantea  Eriksen:  

Con formato: Sin Resaltar



 33 

no es necesario que la identidad se conciba de manera tan digital como que 

simplemente se es miembro del grupo X o no; mas bien puede ser ”analógica”, 

una persona puede  ser un poco X…un poco de esto y un poco del otro (Eriksen 

1993:157-8). 

 

En cierto modo, esto siempre ha sido así en la Costa Caribe. Para dar un ejemplo muy 

sencillo, un mayangna puede adoptar diferentes identidades, o expresar diferentes 

facetas de su identidad, según el contexto donde se encuentre: En Managua, puede 

identificarse como costeño, desde la Costa se identifica con el  municipio, si es minero o 

no, a nivel del grupo se identificará según la variante lingüística, sea como panamahka 

o tuahka.  

 

La misma Ley de Autonomía ha tenido que reconocer esta característica de las 

identidades étnicas costeñas. En el Capítulo II articulo 21, plantea que una persona, 

cuando tenga cinco años de residir en la región, puede adoptar o adscribirse a una 

identidad de cualquiera de los grupos que considera conveniente o con el cual sienta 

satisfacción, con tal que el grupo acepta su adscripción. Y se han dado muchos casos 

de cambio de identidad étnica por parte de ciertas comunidades (ver, p. ej., el estudio 

de Jamieson (2001) sobre los tungla, y él de Gurdián (2001) sobre Alamikangban. Ver 

también nota 1, arriba). 

 

 

 

 Hoy estas identidades son mas flexibles, las personas pueden optar por un identidad  

dependiendo del lugar, la posición o el grupo étnico con el que convive, producto de la 

experiencia de su vida, dando una indicación que las identidades están tomando el 

rumbo de la posiciones anti-esencialista.4.  Uso del discurso esencialista en la 

autodefinición de los grupos étnicos 

 



 34 

Sin embargo, en la política de reivindicación de los derechos indígenas o étnicos, el 

discurso esencialista sigue utilizándose.  Como nos advierte Modood, es común echar 

mano al discurso esencialista  

al intentar producir un resumen sistemático o una justificación ideológica de [las] 

tradiciones culturales. Es así como se simplifican y se colapsan unas historias 

ricas y complejas para crear (…) una construcción ideológica unificada llamada la 

cultura francesa o la civilización europea o el modo de vivir musulmán. (Modood 

2000: 177). 2 

 

En parte, esto es porque, como también advierte Modood, la posición constructivista, 

llevada a su extremo, parece llevar a la conclusión que todas las identidades, sean 

personales, sean de grupo, son invenciones, pura ficción (ibid.). Desde esta posición 

extrema, ya no hay posibilidad de movilización política a favor de los derechos de 

grupo, sean derechos étnicos, de género, etc.  

 

Como veremos en la parte etnológica de este trabajo, esto se observa entre los grupos  

étnicos de la Costa. En las circunstancias actuales, los pueblos indígenas sumu-

mayangna, miskitu y otros grupos étnicos, están involucrados en enconadas luchas de 

carácter reivindicativo, por ejemplo con miras a alcanzar sus derechos territoriales.  

 

Por lo tanto no es de conveniencia la utilización de un discurso construccionista, que 

parece minar la identidad colectiva y por tanto la fuerza de las reivindicaciones de estos 

pueblos. Tal discurso parecería ceder lo que consideran la continuidad histórica (en la 

                                                 
2 Ejemplo interesante de esta tendencia es la decisión por parte de los Sumu, ahora Mayangna, a 

cambiar el nombre, como manera de auto afirmación de una identidad unida. El antiguo nombre, Sumu, 
se percibe como un insulto inventado por los Miskitu, mientras que el nuevo nombre Mayangna, Nosotros, 
está derivado del pronombre de la primera persona plural que inclusivo utilizado  solo a los miembros 
pertenecientes al grupo étnico (Hale 2004:7)  Si hacemos un análisis de este tipo de manifestación étnica, 
vemos que está mas definido sobre la tendencias esencialistas. Además, el hecho que todavía haya 
cierto conflicto de opiniones sobre el nombre nuevo. No todos los Sumu se reconocen bajo el nuevo 
nombre, notablemente los Ulwa, lo cual ilustra la dificultad de tales simplificaciones.  
 



 35 

cual basan sus reivindicaciones territoriales), y así permitir que otros grupos, o el 

Estado mismo, reclamen los espacios territoriales que los indígenas consideran como 

patrimonio histórico de mucho valor. Es por eso, que en este contexto,  no es 

recomendable sugerir el uso de ciertas tendencias construcionistas de la identidad, por 

que esto ocasionaría  una resistencia muy fuerte contra ella.   

Gómez plantea que una de las primeras designaciones  teóricas que reflexionaron en 
torno a la identidad, situaban en una unidad sintética originaria a todas las 
representaciones del Yo, Desde esta óptica  “primordialista”  se interpretaba a la 
identidad como un dato ya construido, como una identidad plena o absoluta que hacia 
referencia a esencia del ser. Stavenhagen 1996:14 citado por Águeda Gómez  2003. 

 

 

5.4  La relación lengua identidad. 

 

 

Es básico situar una tesis con tema sociolingüístico dentro del debate sobre considerar 

la relación que tiene la lengua y la identidadcultura. En la imaginación popular, y sobre 

todo en la formación de las naciones-estado, se las asocia casi automáticamente.  Y es 

cierto por el hecho que se puede considera que la lengua es el medio  por la cual  el 

grupo pondrá en práctica y transmitirá muchos de sus todos es conocimientos y su 

cultura. En , en este caso, pues, la lengua funciona como el conductor de la cultura con 

la cual se identifica el grupo.   

 

De ahí se podría concluir que , ssi la lengua cae en desuso lo mas  probable es que ese 

cultura pueda ir desapareciendo, por lo cual es probable que con la adquisición de otra 

lengua un individuo es probable que también se adquiera otra cultura o se adaptare a 

otras las normas culturales de otro grupo, como parece estar sucediendo con los sumos 

tuahkas de Wasakín. Llegan a  por ser objetos de crítica por otros que dicen por decir 

que tienen comportamiento de los miskitus por que hablan ya no hablan la lengua sumu 

sino el miskitu. 



 36 

 

Pero, como hemos visto, bajo la perspectiva constructivista, el contenido de la identidad 

étnica – o sea la cultura, puede (y debe) cambiar.  Con este cambio, se dará 

inevitablemente un cambio en la lengua. Nadie se queja, por ejemplo, cuando se 

propone cambiar las lenguas indígenas introduciendo términos y conceptos nuevos.  

Del mismo modo, ciertos términos y conceptos van a caer en desuso si ciertas prácticas 

son sucedidas por otras – esto es el caso de todas las lenguas. 

 

Además, no es necesario que un grupo se identifique con solo una lengua. Según 

explican Hale y Benedicto (2004: 6): “Hay grupos que han perdido el uso de su lengua 

originaria por motivos históricos, por ejemplo, los wampanoag de Massachussets” pero 

sin embargo continúan haciendo uso de las práacticas culturales. “También hay grupos 

étnicos que, aun siendo un solo grupo étnico, hablan diferentes lenguas.” (ibid.)  Esta 

situación se asemeja mucho al caso de algunos grupos de la región de la Costa Caribe, 

como los Uulwa o los Rrama. Como veremos, esto nos lleva a cuestionar si el caso de 

los tuahka-mayangna de Wasakín, a pesar de que van perdiendo la lengua, siguen 

manteniendo algunas manifestaciones culturales del grupo étnico tuahka.  

 

Esos son las razones que mueven a pregonar discursos  donde hablan de la identidad 

de una nación, como el caso de los mayangnas, cuando dicen somos una nación dentro 

del la nación, sin embargo, la noción de estado se asemeja a los estilos europeos 

donde definen que una nación  debe tener una lengua y un territorio, y es el modelo que 

se ha optado.  En la costa caribe  a raíz de la demarcación territorial reciente, los 

grupos étnicos , están demarcando sus propios territorios, esto marcando las fronteras y 

aun con mucha mas razón consideran el termino de nación como parte de ese reclamo 

de las reivindicaciones. Es por eso que en algunos grupos étnicos el significa de la 

lengua es uno de los símbolos mas fuerte de  identidad, por lo que argumentan que la 

persona que pierde la lengua también pierde su identidad, ya no puede ser parte del 

grupo. 



 37 

De la misma manera,  ha sido tema de debate,,sobre todo en la sociolingüística, la 

relación entre identidad étnica y lengua  Como se verá en mi estudio etnográfico, los 

habitantes de Wasakín por una parte parecen considerar su lengua como una parte 

importante de su identidad, que dicen querer rescatar. Pero al mismo tiempo, en la 

práctica comunicativa diaria, hacen mayor uso del miskitu. 

 

aunque están lo que se ha venido observado es el uso de las dos lenguas, eEn la 

interpretación de los datos etnográficos, me permitiré n este marco nos permiten 

plantear la siguiente pregunta. ¿Están perdiendo la lengua o es que aquella lengua 

ahora forma parte  de un repertorio verbal con el cual los habitantes de Wasakín 

proyectan para proyecta una identidad también más compleja y múltiple, utilizando las 

diferentes lenguas y variantes para expresar diferentes facetas de ella? ¿O es que por 

otro lado el uso de otra lengua si esto se estáa dando bajo un proceso inconsciente de 

los comunitarios, y todo pasa desapercibido? La incógnita de todo esto es que si por 

otro lado la lengua está siendo reemplazada – lo cual podría ser síntoma de un proceso 

de transculturación (Gurdián 2001). 

 

Gurdián, citando a Ortiz, contrapone el concepto de transculturación al de mestizaje 

argumentando  que: 

El vocablo transculturación, expresa mejor las diferentes fases del proceso 

transitivo de una cultura a otra, porque éste no consiste solamente en adquirir 

una distinta cultura, que es lo que en rigor indica la voz anglo-americana 

aculturación, sino que el proceso, implica también la pérdida o desarraigo de una 

cultura precedente, lo que pudiera decirse una parcial desculturación y, además, 

significa la consiguiente creación de nuevos fenómenos culturales que pudieran 

denotarse neoculturales. (Gurdián 2001: en Velazco CIRMA 1993:31, en Gurdián 

2001) 

 



 38 

A base de esta retórica, sería conveniente discutir más a fondo con la comunidad dicen 

querer rescatarla, al mismo tiempo, en la práctica comunicativa diaria, hacen mayor uso 

del miskitu. Es aquí la discusión del la retórica del por quée y para quée se quiere 

rescatar  la lengua sumu tuahka,  cuando la practica comunicativa diverge de la retórica 

del discurso y compromisos públicos, punto que elaboraré con más detalle en la 

interpretación de la etnografía. 

.. 

 

 

 

9.6. El multilingüismo y los cambios de código  

 

 

En la etnografía se ha recurrido a ciertos conceptos para analizar el comportamiento 

multilingüe de los habitantes de Wasakín, para poder entender mejor la realidad 

sociolingüística que se estáa produciendo. 

 

9.1.6.1. Diglosia / poliglosia. 

 

Dentro del bilingüismo, se dan  ciertos casos especiales que ahora se conocen bajo el 

término de diglosia, término cuñado inicialmente por Ferguson (1959) y expandido 

posteriormente. Este término describe situaciones en las cuales se usan dos lenguas 

dentro de una misma sociedad, pero de manera desigual. Una lengua es utilizada en  

situaciones y eventos formales y de prestigio, y la otra lengua solamente se usa en 

conversaciones privadas y situaciones informales.  

 

Como plantea Freeland:  

La diglosia se utiliza para describir el estado social de desequilibrio lingüístico 

producto de las desigualdades políticas y socioeconómicas entre comunidades 



 39 

étnicas y minorías incluyendo  los pueblos indígenas. Según este análisis cada 

lengua  tiene su  espacio y están distribuidas de manera complementaria; donde 

se usa una lengua no se habla la otra (Freeland 2004:142).   

 

Cuando entran en juego más de dos lenguas, se refiere a la poliglosia. 

 

Hoy en día, como demostrará el estudio etnográfico, podemos afirmar que aún quedan 

restos de la diglosia en la comunidad de Wasakín y el centro urbano de Rosita, ya que 

el español continua siendo  la lengua que se utiliza para todas las gestiones en las 

instituciones del Estado, por ser la lengua oficial de Nicaragua, aunque en el marco de 

la autonomía la Ley de Lenguas (1993) estipula el uso de las lenguas indígenas y 

étnicas en estos contextos.   

 

La gráfica Figura 1 ilustra la jerarquía que hoy se observa entre las lenguas de la 

comunidad. En esta jerarquía, no sólo se dan relaciones de dominancia entre el miskitu 

y el sumu, sino hasta entre las dos variantes del sumu, el panamahka y el tuahka.  En el 

capítulo que trata el trasfondo histórico del estudio, se detallará cómo se produjo esa 

jerarquía lingüística. 

 

 

 

Gráfica Figura 1: Jerarquía etnolingüística de la Costa Caribe de Nicaragua 

 



 40 

 

Las notaciones correspondientes a letras mayúsculas indican dominancia (D) o subordinación (S) según 
percepciones nacionales, las letras minúsculas indican el sistema local y mucho más complejo de 
dominancia (d) y subordinación (s).  

 

Se podría decir que una situación de diglosia limita el uso de la lengua para expresar la 

identidad, ya que las opciones no son libres, sino predeterminadas por las normas 

sociolingüísticas de diglosia o poliglosia. 

 

Aunque los conceptos de diglosia y poliglosia son útiles para captar las desigualdades 

de poder entre las lenguas de la comunidad, son demasiado rígidos para captar toda la 

complejidad de los comportamientos lingüísticos de Wasakín. 

 

Para eso es más apropiado recurrir al concepto de la alternancia de códigos: la 

tendencia a cambiar libremente, a veces en la misma oración, de una lengua a otra.  

Puede haber varias razones por el cambio. En Wasakín, por ejemplo, la gente cambia 

de lengua para ajustarse a las necesidades de otra persona que no habla su lengua. 

 

Español D 

Miskitu (S) d 

Sumu – Mayangna PNK 
(s)  d 

Sumu- Mayangna 
TUK  (s) 



 41 

También se dan casos de jóvenes que han aprendido el tuahka como segunda lengua, 

y que por tanto no lo dominan bien.  En este caso, el cambio de código suple una 

competencia incompleta.  A veces, la gente se siente más capaz de expresar ciertas 

ideas, o hablar de ciertos tópicos, en Mmiskitu, en vez de tuahka – posiblemente porque 

el miskitu ha llegado a dominar en aquellos contextos. 

 

Pero también puede ser que una persona escoja una u otra lengua para expresar un 

aspecto de una identidad múltiple, para identificarse momentáneamente con los valores 

de una u otra etnia. Entonces, el cambio de código funciona como la adopción de otros 

‘estilos’, o para indicar ‘simbollicamente’ algún cambio en el ‘tono’ de la conversación o 

en la relación entre los/as locutores/as (Gumperz 1982:98, citado en Freeland 2003: 

167-8).   

 

Como Freeland plantea, en años recientes los estudios sociolingüísticos revelan que el 

cambio de código se viene utilizando como un recurso extra, como una especie de 

tercera lengua, entre personas que son bilingües equilibrados o funcionales (Freeland 

2003:166).  Sin embargo este estudio no ha profundizado mucho en este aspecto, que 

debería ser considerado como otro tema de investigación. 

 

 

7. Metodología. 

 

El objetivo de realizar mi investigación en esta comunidad tiene significado profundo y 

criterios muy personales. Al inicio, cuando pensé en el tema de mi investigación me vino 

en mente hacer un estudio comparativo de los sumu de Nicaragua y Honduras por que 

no hay estudio de esta magnitud. Posteriormente, considerando factores de carácter 

económico, me era imposible hacer dicho estudio comparativo, luego considerée 

realizar  un estudio comparativo de tres comunidades sumu tuahka y panamahka, sin 



 42 

embargo éste tampoco llegóo a ser posible por la magnitud del trabajo y el tiempo 

limitado.  

Finalmente me di cuenta que contaba con muchos datos etnográficos de la comunidad 

de Wasakín, comunidad con una trayectoria histórica muy interesante, por lo cual tomé 

la decisión de realizar mi estudio solamente en aquella comunidad. Dentro de la 

conformación de las comunidades sumu-mayangna, de la variante dialectal sumu 

tuahka, Wasakín es considerada como la capital de los tuahkas y como la segunda 

comunidad máas grande a nivel del grupo étnico sumu-mayangna en Nicaragua, con 

una concentración de población, por lo tanto, muy representativo como muestra para 

este tipo de investigación. 

 

Además Wasakín es una de las comunidades máas antiguas, sin embargo, y quizás 

sorprendentemente está perdiendo la lengua. Por todas estas razones, consideré 

pertinente seleccionar esta comunidad como la mas apropiada para realizar el estudio 

del desplazamiento de la lengua sumu tuahka por el miskitu, que es el tópico de este 

trabajo.  

 

Por  el hecho que mi tema de investigación aborda la situación de la identidad y los 

cambios sociales, especialmente en su aspecto sociolingüístico, en la comunidad sumu-

mayangna tuahka de Wasakín, era de mi interés analizar cóomo se manifiesta la actitud 

de los hablantes tuahka, su ideología lingüística acerca del fenómeno de 

desplazamiento de la lengua, y cómo perciben la relación de la identidad con la lengua. 

También interesaba ver más de cerca el contraste, que ya había remarcado 

informalmente, entre el discurso de la comunidad, que se mostraba entusiasta por el 

rescate de la lengua, y la practica cotidiana lingüística, en la cual la gente hablaba más 

el miskitu. 

 

 Es por eso, que consideré pertinente el uso de instrumentos de campo como la 

entrevista semi-estructurada, de grupos focales con grupos de mujeres, jóvenes, y 



 43 

ancianos, y asambleas comunitarias. con grupos de mujeres, jóvenes, y anci Todos 

estos instrumentos me permitieron tener esa conversación más cercana con los 

hombres y mujeres, establecer mecanismos de comunicación recíproca que facilitaran 

la obtención de los datos, y así conocer la percepción de los comunitarios con relación a 

lo que acontece con la lengua, sus posiciones, planes, objetivos y planteamientos. 

 

También consideré de mucha importancia el uso de un ‘mapa de movilidad’.,que en un 

inicio de la investigación no estaba previsto por que su uso no es común en una 

investigación antropológica. Sin embargo al ver el uso de este instrumento como parte 

de la investigación sociolingüística de la Academia Británica,3 me di cuenta que  a 

través de este tipo de mapa se podía conocer los movimientos  y vaivenes de los 

comunitarios hacia otras comunidades, y de esa manera analizar las competencias 

lingüísticas que estos contactos suponen. Así, podría analizar si esta movilidad hacia 

otras comunidades era uno de los factores que contribuyen al desplazamiento de la 

lengua.  

 

También dentro de las entrevistas con algunas madres de familia, se encontraban 

algunos ancianos de manera voluntaria, que empezaban a contar su vida 

relacionándola con los acontecimientos históricos de la comunidad. Como consideraba 

que estas biografías narrativas enriquecían mucho el trabajo de campo, consideré de 

mucho valor utilizar la autobiografía como otro de los  instrumentos que me permitían 

enriquecer mi trabajo de campo 

 

Para un antropólogo uno de los elementos más importantes es la observación de casos, 

estar al tanto de los movimientos, de lo que acontece con el grupo de estudio, es básico 

en el aporte de los datos. En el caso de esta investigación en particular era básico para 

                                                 
3 Este proyecto, en el cual colaboré con la Dra. Jane Freeland, adaptó a la investigación sociolingüística 
una versión de una técnica de mapeo que tiene su origen en la investigación participativa rural 
(Participatory Rural Appraisal, PRA). Posteriormente ha sido adaptada como técnica de alfabetización 
Freiriana  (ver Archer y Cottinham 1996). 



 44 

mi observar el comportamiento multilingüe, elaborar cuando se utilizaba una u otra 

lengua, y  qué significaba.  Es por eso que también para mi fue muy valioso la 

observación participativa de encuentros con jóvenes, juegos de los niños, las 

actividades escolares en la escuela así como la oportunidad de constatar el papel que 

desempeña la lengua tuahka, en qué momento se utiliza, para qué se utiliza  y quiénes 

lo utilizan. 

 

Dentro de los procesos de la investigación y sobre todo cuando el tema de investigación 

amerita la observación de este tipo de comportamiento diario de  manera directa, es de 

suma importancia, el vivir con la comunidad, participar con ellos en lo que te permiten o 

sea  vivir la cultura.. Es allí donde uno conoce más de cerca con a las personas que 

compartes con quienes intercambias algunas experiencias o algún chiste. 

 

La experiencia de vivir cultura para un antropólogo en formación es de suma 

importancia, por que es la oportunidad o el medio donde se establece las relaciones 

mas cercana con los comunitarios. , e En este contexto para poder hacer mi trabajo 

tuve la oportunidad de vivir en la comunidad por tres ocasiones, la primera vezs estuve 

por tres días, la segunda vezs por 5 días, y la ultima vesz por un períriodo de una 

semana completa, donde pude tener ese acercamiento con la  gente de manera mas 

directa, compartir con los niños, los jóvenes, ver conmo y en quée situaciones 

transcurre el día, las actividades que realizan, y todao la vida en la comunidad. 

 

 Los grupos de jóvenes y las gritaderas como una manera de marcar sus territorios, 

estos se agrupaban cerca de la casa de alguna muchacha joven de quien algún joven 

sentía atracción, los gritos como una manera de digerir los cuentos o chistes que 

cuentan. Las historias narradas por los por los ancianos, como viajaban los barcos que 

transportaban maquinaria de las empresas mineras y los días de gracias en la 

temporada de las compañías mineras. 

 



 45 

La preocupación de la madre tuahka por que los jóvenes no respetan a los adultos, la 

péerdida de la lengua tuahka y la necesidad de máas apoyo para que los estudiantes 

salgan a estudiar, las historias de antes: todo es parte tan importante en la formaron de 

la vida de la comunidad. 

 

Como investigador uno se encuentra con ciertas limitaciones, sin embargo en esos 

caminos se construyen muy buenas amistades, que con el tiempo te permite establecer 

cierta relación casi familiar. Es así el caso de la familia de Valdivia Lencho y dona  

Mercedes Bendlis quienes me dieron un espacio en su modesta casa donde conviví mis 

días de trabajo durante mi estancia en la comunidad.  

 

Don Valdivio trataba de conseguir carne pescados para atenderme bien, sin embargo a 

pesar del tiempo de conocernos el hecho de vivir en su casa sentían que yo era 

diferentes a ellos, sentía esa diferencia, por lo que mas intentaban que no me dieran 

mucha atención  en que yo me sintiera bien, a como he dicho en algún momento, es ser 

Sumu mayangna no era lo suficientemente hacer que me vieran igual a ellos, el hecho 

de vivir en un municipio, trabajar par una institución todo eso hace que me tratasen 

diferentes, aunque por un lado me sentía mal, por la preocupación  de la familia para 

que yo me sintiera bien, Yo no tengo ningún problema con la comida ni la cultura por el 

hecho que nací en una comunidad con una cultura mayangna sin  embargo cada ves 

que me ofrecían algún tipo de comida primero me preguntaban si comía tal cosa , todo 

es bien complejo de entender. 

 

Es importante mencionar aquí, que la relación que pueda existir entre el investigador y 

la comunidad no garantiza que el trabajo de campo funcione de tal manera a como uno 

se  imagina. Al principio yo pensaba, que por ser miembro de la misma etnia todo iba a 

salir bien, pero me fui dando cuenta que no era tan sencillo.  

 



 46 

O sea que, aunque me conocían, los comunitarios tenían cierta percepción de mí como 

alguien que desempeñaba un papel específico. Sí, yo era  sumu-mayangna, pero  

hablaba  otra variante dialectal, el  panamahka. No vivía en la comunidad, trabajaba 

para una institución  y en ese momento cumplía otro rol, me desempeñaba como 

investigador. Todo esto dificultaba la comunicación siendo todo lo contrario tal a como 

me había imaginado al inicio.  

 

Por ejemplo, Don Valdivio trataba de conseguir carne y pescados para atenderme bien, 

y a pesar del tiempo de conocernos y del hecho de vivir en su casa sentían que yo era 

diferente a ellos. Yo también sentía esa diferencia, por lo que intentaba que no me 

dieran mucha atención  en que yo me sintiera bien.  El ser yo sumu-mayangna no era 

suficiente  para que me vieran igual a ellos.  Me sentía mal, por la preocupación  de la 

familia hacia mi., Yo no tenia ningún problema convivir en la comunidad. Sin  embargo 

cada vez que me ofrecían algún tipo de comida primero me preguntaban si comía tal 

cosa. Todo esto es bien complejo de entender. 

Como Ssumu -mMayangna y como investigador  antropológico al inicio fue difícil,  tener 

ese ojo antropológico que se requiere. Las circunstancias de pertenecer al grupo te 

hacen caer en el error de no aceptar o tener ciertos conceptos preconcebidos inclusive 

prejuicios. Y esto realmente afecta el trabajo de la investigación. Sin embargo, 

considero que mis aportes a la antropología moderna, en la rama de la sociolingüística, 

serán de utilidad, en especial para el pueblo sumu-mayangna tuahka que en medio de 

las adversidades, lucha por la sobre vivencia de la lengua como parte significativa  de 

su expresión  

 

Se daba una situación en que muchos investigadores ofrecían remuneraciones a 

cambio de información, esto hizo que se me complicara más el trabajo  me afectaba en 

cuanto al número de la muestra que había seleccionado. Por lo tanto tenía que hacer 

una replanificacion de las muestras para completar la información. En un momento no 

entendía la actitud  de la gente, cuando  pensaba que este trabajo de investigación 



 47 

abordaba una preocupación de la  comunidad en cuanto el desplazamiento de la lengua 

y que los resultados les servirían como insumo para planes futuros de revitalización de 

la lengua. 



 48 

III RESULTADOS 

 

1. Estudios antecedentes. 

 

Los sumu Mayangna han sido uno de los grupos  étnicos del cual muy poco se conocía 

antes de la revolución. Existían algunos estudios de carácter etnológico cultural y 

lingüístico, pero poco se conocía sobre la historia. Los sumu-mayangna no tenían 

acceso a la educación ni a bibliotecas, y las investigaciones que para ese entonces se 

habían realizado fueron hechas por antropólogos o etnólogos extranjeros – alemanes, 

norteamericanos – quienes se llevaban las informaciones recopiladas  y los publicaban 

en sus países en sus respectivos idiomas. Todo eso hacía imposible tener acceso a 

mucha información escrita sobre el pueblo sumu-mayangna. 

 

El triunfo de la revolución para los sumu-mayangna fue como un amanecer que abría 

espacios de acceso en  los diferentes subsistemas de educación, y se empezaba a 

conocer algunas referencias acerca de estas investigaciones, pero el otro factor era no 

saber hablar ni leer las lenguas en las cuales estaban escritas, pero ya se conocía que 

habían estudios sobre el pueblo sumu-mayangna. 

 

Los primeros estudios antropológicos  y etnográficos fueron realizados por Lehmann 

(1910, 1920), y Conzemius (1932), e incluían posiblemente los primeros estudios 

lingüísticos del sumu. Estos estudios exponen la presencia y el contacto de los 

diferentes subgrupos que conformaron la familia sumu-mayangna, tema importante para 

mi estudio.    Más tarde Von Houwald (1984, 2001), cuando era embajador alemán en 

Nicaragua, dedicó parte de su vida al estudio de los sumu-mayangna, acerca de la 

cultura del pueblo, las tradiciones culturales, y la etnohistoria.  

 

También en sus estudios resalta los procesos de relaciones interétnicas que se 

produjeron entre los sumu-mayangnas y miskitus, como los conflictos entre estos dos 



 49 

grupos étnicos, los cuales dieron origen a situaciones de fusión. Finalmente aborda la 

situación de los sumu durante la revolución sandinista. Jamieson (2001), trata el mismo 

tema de la fusión y aparente desaparición de subgrupos sumu, y Guardián (2001), 

enfoca en detalle la re-adscripción de la identidad étnica colectiva de la comunidad de 

Alamikangban, ahora miskitu pero anteriormente sumu-tungla.  

 

Existe un estudio por Hurtado de Mendoza (2002) aparentemente derivado en gran 

parte de von Houwald y basado también en observaciones durante la guerra interétnica 

de los 80, que no he podido consultar (ver presentación por el autor en Wani 30).  

Álvarez (2001) en su estudio etnográfico, analiza el impacto del programa de 

reforzamientos a las autoridades comunitarias de los sumu-mayangna de Musawas 

retomando las estructuras organizativas tradicionales del wíhta y el síndiku en el marco 

de los derechos consuetudinarios. 

 

Aparte de los estudios ya aludidos de Lehman y Conzemius, existen otros estudios de 

carácter lingüístico de la lengua Mayangna emprendidos como aporte al inicio de los 

programas de educación bilingüe.  Quienes iniciaron este arduo trabajo fueron Norwood 

(1985) Hale y Benedicto (1991, 2004) Green (19976, 19967) quien trabajó más tiempo 

en el estudio y rescate de la lengua ulwa (sumu meridional), apoyando la creación del 

grupo conocido como CODIUL (Comité de rRescate de la lLengua Ulwa.) Según las 

narraciones de Don Ronas Dolores,  el lingüista miskitu Danilo Salamanca estuvo en 

Wasakín con Norwood en los años 80 (Dolores 1993, 2004). 

 

Han sido pocos los estudios sociolingüísticos dedicados al pueblo sumu-mayangna, y 

ninguno muy extenso.  Norwood (1985) es la primera en abordar el tema de la 

dominación y desplazamiento de la lengua sumu por el Miskitu, mientras que Freeland 

(2004) incluye el sumu en un estudio general de los problemas de utilizar las lenguas 

‘maternas’ dentro de los programas de educación intercultural bilingüe, analizando un 

poco el problema de rescatar estas lenguas en la educación formal.   



 50 

La historia del pueblo sumu-mayangna solamente se conocía a nivel oral, en algunas 

comunidades como parte de la tradición donde los ancianos se sentaban con los niños 

en círculo para contarles la historia, los mitos y las leyendas del pueblo, en forma de 

narraciones y cuentos. De esa manera se manejaba la historia, y se venía transmitiendo 

de generación en generación, de comunidad en comunidad. Todos los estudios antes 

aludidos, fueron escritos y publicados por extranjeros aunque fueron el  producto de las 

narraciones de ancianos acerca de la tradición oral de de los sumu-mayangna. En esos 

trabajos de investigación algunos mayangnas tomaron un papel, como por ejemplo, 

Francisco Rener, quien sirvió de traductor y mediador  para von Houwald.  

 

Sin embargo era necesario que los mismos sumu-mayangna escribieran su propia 

historia y es así que bajo los auspicios de CIDCA, inicia este trabajo el líder e 

incansable defensor de los derechos de los tuahkas don Ronas Dolores Green, cuyas 

narraciones orales fueron recopiladas y publicadas bajo su nombre en Wani (Dolores 

Green, (1985, 1987, 1993, 2004). También fue  publicada  una  compilación de la 

historia oral del pueblo sumu Mayangna por el Lic, Martín Erants y mi persona (Erants y 

Frank 2001). 

 

Para este trabajo he utilizado fuentes bibliográficas escritas pero también las 

narraciones de la historia oral actual del pueblo sumu-mayangna que para un 

antropólogo es primordial  para el trabajo etnográfico de la población de estudio. 

 

Esta investigación, es el primer estudio actualizado de carácter  antropológico y 

etnográfico, que aborda el desplazamiento de la lengua sumu tuahka en la comunidad 

de Wasakín desde una perspectiva sociolingüística. 

 

 

 

 



 51 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. Etnografía del TNOGRAFIA 

2.1. TtrasfondoTrasfondo histórico 

 

El objetivo de este apartado es contextualizar mi estudio etnográfico en su marco 

histórico, muy necesario cuando se trata del cambio social, o en este caso, 

sociolingüístico.  Primero se dará una idea general de la historia de contacto entre los 

pueblos mayangna y miskitu, para luego considerar la historia específica de la 

comunidad tuahka de Wasakín. 

 

Se sabe que el grupo Ssumu, ahora Mmayangnas, inicialmente habitaron la zona de los 

lagos y poco a poco se extendieron hacia las zonas montañosas y hacia los grandes 

ríos., a Así vivieron a hasta la llegada de los conquistadores, cuando se convirtieron en 

los indios indómitos (Houwald 1984),  poblando los territorios que no pudieron ser 

dominados a la fuerza. Prueba de esta extensión de los sumu parecen ser los 

topónimos en la lengua sumu que aun quedan así como otros que desaparecieron o 

fueron mutilados por la cartografía moderna que descartaba los nombres indígenas, y la 

ortografía española que los distorsionaba.  

 

Según observadores en los años 1620, por ejemplo, los que ahora se llaman sumu-

mayangnas formaban diferentes grupos, tales como los ulwa los yusku, los kukra, los 



 52 

panamahka, los tuahka, los tawahka, los tungla, los prinzu, los silam, y los bawihka. 

(Lehmann, 1932: 16, en Von Houwald 2001: 179) 

 

Muchos de estos, por diversas causas desaparecieron con sus lenguas. La explicación 

más conocida es que la desaparición o decadencia de estos grupos se debió a las 

incursiones de los miskitos, en alianza con los ingleses, en el siglo XVIII, las cuales 

forzaron a las comunidades sumus a huirse a las cabeceras de los ríos, abandonando 

sus territorios originales. Sin embargo, como Jamieson plantea, esto no explica la 

reducción de la población sumu-mayangna en los siglos XIX y XX.  

 

El sugiere que “muchas comunidades sumas desaparecieron (…) debido al cambio de 

idioma al convertirse sus miembros en hablantes del miskito o del español. Este 

proceso continúa en el siglo presente.” (Jamieson 2001: 7, Vver también von Houwald). 

Por ejemplo, en una asamblea organizada a raíz de la investigación piloto de la British 

Academy, del equipo del cual soy miembro, una anciana de Dibahil contó  haber nacido 

de padres bawihka en una comunidad sumu en el río Kukalaya, los últimos 

descendientes del grupo bawihka.  

  (ver también estudio de Gurdián (2001) sobre Alamikangba, comunidad ahora miskita 
pero anteriormente sumu-mayangna).  

 

Como Jamieson subraya, estas comunidades son clasificadas por foráneos como 

‘mískitas’ o ‘mestizos’ por la lengua que hablan, pero realmente siguen identificándose a 

sí mismos, y comportándose en muchos otros aspectos como sumus.   

 

La historia mítica oral del pueblo sumu tuahka tiene sus antecedentes desde los mil 

ochocientos, donde cuando poblaron diferentes zonas del país y de la región del 

aAtlántico, Lehmann, basándose en esta historia, menciona otras de las regiones donde 

se asentaron los tuahkas, donde antiguamente VVivian o todavía viven o vivían cuando 



 53 

él los estudiaba.,.  eEstas regiones son los ríos grandes de Matagalpa, Kukalaya, 

Bambana, tungkih, Lisawe, Pìspìs, Waspuk y Lakus. 

 

Como una de las regiones originales donde VVivian primeramente los tuahka, se 

considera casi siempre el curso superior del “tuakariver” según Charles Napier Bell 

(1862)  Lehman tomando en cuenta el mapa elaborado por Bell considera que él se 

refiere eal afluente izquierdo del rió tungla en el sistema fluvial del pPrinzapolka. 

 

Por otro lado se considera que es posible, que como centro de los tuahkas se pueda 

considerar como centro de los tuahkas la región que se extiende aproximadamente  

desde el curso inferior del Rió Grande de Matagalpa por el sur y mas allá del rió 

pPatuca en Honduras. Por el norte se establecieron sobre todo en los ríos de 

pPrinzapolka, Kukalaya, Bambana y wWawa. 

 

Lehmann plantea que no es posible hablar de un lugar de hábitat fijo y claramente 

definido. Aunque Lehman fue informado que en el sur del cerro Kipih al noreste del 

cerro Musun, existe todavía una zona de los tuahkas.,  Lehman él opina (1920:478) 

opina que los tuahkas se habían retirado del río Kukalaya, hacia el rió wawa que esta 

mejor protegido por cataratas. 

 

Dice que los tuahkas del rió Ukumwas no tenían allí su residencia permanentes, sino 

que temporalmente se trasladaban al rió Kukalaya y al rió Wawa. Según Von Houwald  

(2003:186.), Lla disminución de la población tuahka se debió a las epidemias, las 

guerras internas entre ellos mismos, así como la influencia de los misioneros y otros 

extranjeros y algunas otras razones mas, que han causado repetidamente el éxodo. 

Von Houwald, Mayangna (2003:186.) 

 

Por lo antes mencionados que la comunidad sumu tuahka de Wasakín históricamente 

ha vivido procesos de contactos con otros grupos étnicos, en específicos los miskitu, 



 54 

esto con el tiempo ha dado origen a situaciones como la fusión entre la cultura sumu-

mayangna tuahka y la miskitu. 

 

Esta tendencia a la fluidez, a fusionarse con otros grupos, o sub-grupos de la misma 

etnia para sobrevivir, ha estimulado una de mis preguntas de trabajo, planteadas en la 

introducción: si puede ser que, nos encontramos en Wasakín y otras comunidades 

tuahkas ante una manifestación actual del mismo proceso?    

 

En la actualidad sóolo sobreviven cuatro de estos grupos, y sus lenguas o variantes 

sobreviven también en mayor o menor grado. Los Ppanamahka, con mayor población 

de hablantes, están asentados en la reserva Bosawas en los municipios de Bonanza 

Siuna y Waspam. Pero, hasta entre los panamahkas, a pesar de ser el grupo 

mayoritario, que aparentemente conservaba más su lengua, hay comunidades fuera de 

la Reserva que la están perdiendo. Los Ttuahkas viven  en el municipio de Rosita sobre 

la rivera del Bambina Tungkih, y su lengua está siendo desplazada por el miskitu. Los 

Uulwa viven en el sur  de Nicaragua, en la comunidad de Karawala, y su lengua casi no 

se habla aunque hay esfuerzos para recuperarla.  

 

Los Yyusku habitan en la región de Jinotega  sobre el rió Bocay en diez y seis 16 

comunidades; todavía no se sabe si su lengua sobrevive, pero está en peligro. Todos 

estos están en Nicaragua. Los Ttawahka habitan en Honduras sobre el rió Patuca.  

 

Otro de los factores que impulsaron el contacto entre los Ssumu-Mmayangna y los 

Mmiskitu fue la llegada de los misioneros moravos, primero en el sur de la región entre 

los ulwa, y luego, para el año  1906, los misioneros, D Newton Wilson y Jhohn Fisher 

fundaron la congregación de la comunidad de Wasakín (Wilson John 1990: 121).  

 

La influencia de la iglesia morava repercutió de manera muy negativa en  que 

abandonaran su  la cultura y la lengua sumu-mayangna. Por ejemplo: 



 55 

 Para el año 1929 llegóo a la comunidad de  Wasakín el primer pastor moravo de 

nombre Joe Jiménez, negro de origen colombiano, fue eél quien construyóo la 

primera iglesia de Wasakín. Su predica fue clara y atacóo a los sukias por que 

dijo que eran obra de Satanás, que irían al infierno. El pastor no solo predicóo 

sino que exigió a los sukias a que abandonaran su fuerza. 

Kalu era el sukia de Wasakín, Kalu hizo mucha resistencia. El pueblo de 

Wasakín lo tenía como la única esperanza. Pero fue obligado a rendirse por la 

iglesia morava. Kalu aceptóo entonces bautizarse por lo que se cambio de 

nombre, entonces se llamó Camilo Sailas. Camilo murió en el año 1938.  

 

Narrado por Ronas Dolores (citado en , tomado por Rizo Mario 1993. Cultura  

(Rizo, 2003: 156.) 

 

Desde que se fundo la congregación de Wasakín muchos pastores moravos pasaron, 

en su mayoría de la etnia miskitu o creol. El segundo pastor fue Arnold Steven de origen 

miskitu de la comunidad de Haulover, este estuvo durante cinco anos, luego llego el 

pastor Robert Care, este era negro de Blufields, estuvo pastoreando solamente por un 

año ya que este fue expulsado por la comunidad por violar las normas de la comunidad. 

(Dolores e Alberto Ismael, Neddy  Tesis Lic. (2004:3) 

Sus hijas, tuvieron una relación a escondidas con los jóvenes de Wasakín y salieron 

embarazadas, así también un hijo del pastor, embarazóo a una joven sumu tuahka de la 

comunidad y entonces los líderes ancianos de la comunidad tomaron la decisión de 

expulsarlo de la comunidad. 

 

Después llegóo otro pastor de nombre Maibeth Ignacio, miskitu originario de Barata,.  

pPosteriormente asumió la dirección de la misión morava el primer un pastor sumu 

tuahka, Miligan Bendlis, originario de Wasakín,.  e Este fue sancionado por la iglesia por 

que lo acusaron de practicar brujería, es decir eél curaba a la gente con hierbvas y 

aceite de coco, aunque el nunca aceptóo que sus practicas eran brujería, ya que decía 



 56 

que Dios le había concedido el poder de curar y ayudar a las personas, y era es por eso 

que el no cobraba a las personas que el curaba. (ibid)  

 

Sobre la lengua, el hecho de que se decidiera usar la lengua miskitu para la 

evangelización tuvo efectos que todavía perduran. Al imponerse la lengua miskitu en un 

contexto tan importante, se reforzó el poder y el prestigio de aquella lengua, y se 

disminuyó la fuerza del sumu, como se verá en la próxima sección. 

 

En años más recientes, las relaciones interétnicas en la zona minera entre sumu-

mayangna tuahka y miskitu se han intensificado en diversas formas. En los años 1940 – 

1950, llegan las Compañías Mineras el Rosario Mine Company y la Neptuno mMine 

cCompany que atraen a grandes migraciones de miskitu provenientes del Río Coco, 

Prinzapolka y las zonas del litoral costero que llegaban a Rosita, Bonanza y La Luz 

(Siuna) para buscar empleos. 

 

Entonces, la relación entre el sumu y el miskitu se establece en primera instancia  como 

una relación de dependencia comercial, es decir basada en una economía de mercado 

donde los sumu eran los que abastecían con productos, bananos, tubérculos, carne, 

pijibay, pescado y los miskitu quienes eran los que tenían el dinero por ser asalariados 

de la empresa minera.  

 

En los años 1950 – 1960 en el puente del Río Bambana existía un mercado donde los 

indígenas tenían espacio para poder vender sus productos y esto los comunitarios  lo 

recuerdan como los mejores momentos que han pasado en la vida económica de ellos. 

Expresa que fue promovido por los gringos que administraban la empresa minera ya 

que ellos también llegaban a comprar naranjas, mandarinas, cocos y banano. 

[Entrevista MAS  Melado Wasakín 2006] 

 

Tal a como  se refiere Houwald, escribiendo en los años 80:  



 57 

En los últimos años, los miskitus procedentes de las zonas costeras del 

aAtlántico se han extendido  sobre  todo subiendo a lo largo de los grandes ríos 

hasta meterse  entre los sumus. Por otro lado los colonos  mestizos  se les han 

aproximado hasta desalojarlos de las tierras cada vez mas de sus territorios 

tradicionales, situación que data desde los años 1894  impulsado por el  estado 

nicaragüense con la llamada reincorporación  de la costa Atlántica, o de reserva 

Mosquita. (Von Houwald 2001: 5).  

 

Es importante mencionar que estas relaciones estaban marcadas por conflictos y 

enfrentamientos, por una discriminación por parte de los miskitu hacia los sumu.   

 

Toda esta trayectoria histórica de contactos e influencias tuvo sus consecuencias 

sociolingüísticas. 

 

 

 

 

 

2.2.3. Consecuencias sociolingüísticas 

 

Como ya hemos visto en el trasfondo histórico, algunos de los estudios etnográficos 

antecedentes se refieren a la existencia de diez subgrupos de la etnia sumu-mayangna, 

que Smutko denominó “la gran familia sumu”. Sin embargo como consecuencia de la 

fusión de grupos se provocó la disminución y la extinción de algunos de estos grupos 

como los prinzu del rió Prinzapolka, que cambiaron su lengua y posteriormente fueron 

considerados como miskitus. (Smutko 1996). Es importante resaltar que este proceso 

de fusión no solamente se dio entre sumus y miskitus sino también dentro de la familia 

sumu. Estos movimientos llevaron a una disminución en el número de lenguas o 

variantes del sumu. 

Con formato: Numeración y viñetas



 58 

 

La dominancia de los miskitus, primero a raíz del poder que llegaron a tener por su 

alianza con los ingleses, y la adquisición de armas de fuego, tuvo como consecuencia 

que el miskitu se estableciera como una lengua franca entre los grupos indígenas que 

pagaban tributo al rey mosco. Esto hacía que los sumu aprendieran la lengua miskitu.  

 

La iglesia mMorava, en este contexto también ha tenido fuerte influencia en el 

desplazamiento de la lengua sumu. El hecho de usarla como medio para cristianizar a 

los sumu-mayangnas tuvo fuerte impacto por el hecho de que a la lengua miskitu los 

Moravos le dieron escritura para traducir la Biblia. Esto, y el hecho de usar la lengua en 

las ceremonias religiosas marcaba categorías de valor diferenciado: el miskitu era una 

lengua importante y escrita, el sumu ‘solamente’ hablada.  

 

La reagrupación de pequeños poblados sumu en pueblos mayores, les permitía a los 

Moravos tenerlos disponibles y así facilitar los propósitos de iglesia. Pero esto también 

llegó a influir en la lengua porque fomentaba el contacto entre  el reagrupamiento de los 

hablantes de las diferentes variedades de la lengua sumu, ocasionando un posible 

proceso fusión lingüística.  

La presencia de pastores mMoravos miskitus antes y ahora en las comunidades sumu 

mayangnas, hace que la lengua miskitu sea ahora la lengua de comunicación entre la 

iglesia y los comunitarios, desplazando mas a la lengua sumu-mayangna. 

 

Las relaciones de contacto entre los sumu-mayangnas y los miskitus en las minas, 

creóaron situaciones  que delimitaban el uso de la lengua sumu tuahka en el caso de la 

comunidad de Wasakín. Para muchos tuahka era vergonzoso hablar su lengua cuando 

salían fuera de la comunidad por el hecho de que los identificaran como sumu ya que 

eran objeto de burla por los miskitu.  

 



 59 

Los llamaban que los sumu salieron del lodo, de la cáscara del banano, cabeza de 

barbudo (especie de pez), cabeza chata, o eran agredidos. Algunos hombres salían a 

vender sus productos escondidos de los miskitu por que si los veían los agredían y les 

quitaban los reales. Incluso durante el tiempo de la Guardia cuando miraban a un sumu 

lo agarraban y le quitaban lo que andaba y si protestaba lo encarcelaban. Ante todas 

estas situaciones es lógico que había una actitud negativa en declararse como sumu 

fuera de sus comunidades (narraciones orales comunitarias, entrevista con Maidela 

Penn, Wasakín MAS  2006).  

 

Uno de los resultados de estas relaciones interétnicas fue, que el proceso de 

aprendizaje de la lengua no fue reciproca; los sumu aprendieron el miskitu, por las 

necesidades básicas de comunicación y de intercambio, motivado por diversos 

intereses. Sin embargo los miskitu no aprendieron a hablar el sumu (Vver Figuragráfica 

1,  diagrama de la jerarquía, página  18). 

 

Más tarde, la presencia de compañías extranjeras transnacionales en la región también 

fue una de las causas de reducción de espacios para la legua sumu, a raíz del 

intercambio comercial y las dependencias económicas ya analizadaos arriba. En los 

próximos apartados, se tratarán estos efectos con más detalle.  

 Todos estos procesos fueron creando una relación de diglosia en la cual el sumu 

quedaba subordinado al miskitu, su uso limitado a ciertos contextos de menos prestigio, 

produciéndose el cierre de los espacios del uso de la lengua sumu y el surgimiento de 

una diglosia de  fronteras muy rígidas. (Vver marco teórico).  

 

Recientemente hasta se ha dado origen a una relación  de subordinación entre las 

variantes tuahka y el panamahka del sumu (Vver gráfica 1) para lo cual a manera de 

hipótesis planteo tres posibles causas. A  raíz de la Revolución Popular Sandinista, en 

el marco de la Cruzada de Alfabetización en Lenguas, el panamahka tomo auge sobre 

el tuahka, con la conformación de un equipo técnico de solo panamahkas. Esta 



 60 

situación, se afianzó máas con la creación  del Programa de Educación Intercultural 

Bilingüe Mayangna cuyos equipos técnicos fueron integrados sóolo por  panamahkas, y 

finalmente con el uso escrito de la variedad panamahka en documentos de diversos 

contenidos, científico, educativo, político económico y cultural, por ejemplo en el 

contexto del proceso de autonomía. por ejemplo.  

 

1.4. Etnografía  de Wasakín 

 

Para el trabajo de la etnografía  de la comunidad de estudio, se retoma las bases 

teóricas de etnografía y descripción densa de  Malinowski (1884-1942) y Geerts (1973) 

sobre la descripción densa La comunidad de Wasakín, es una de las mas antiguas en el 

municipio, fundado en el mes de febrero del año 1896 por Kustas Cacao y su hermano 

Lipari Cacao. Recientemente la comunidad cumplió 110 años, según la tradición oral de 

los Ttuahkas.  

 

Wasakín, la comunidad estudiada aquí, es la capital de los tuahka, que se encuentra a 

12 Km. de la cabecera municipal de Rosita, y a nivel de la nación Ssumu-Mmayangna 

es considerada como la segunda capital por el tamaño de su población de 1,879 

Hhabitantes– después de Musawas, la capital Ppanamahka. Esta comunidad limita al 

norte con la comunidad la unión Susum abajo, al sur con Alamikamngban, al este con 

Isnawas y al oeste  con el cerro eEl tTigre y la cooperativa  lLa pPrimavera. (Dolores e 

Alberto Ismael, Neddy  Tesis Lic. (2004:3) 

 

El nombre actual de Wasakín es una tergiversación de la lengua por parte de los 

mestizos por no saber pronunciar bien la lengua sumu Ttuahka. El nombre original en la 

lengua sumu es Wasah bin, que significa, desembocadura del pequeño caño o crique. 

 

Don Ronas Dolores, en sus escritos dice que antiguamente los pobladores de Wasakín 

vivían  en las riveras del río kKuhkanakwas, hoy llamado Kukalaya, en los lugares 

Con formato: Numeración y viñetas



 61 

conocidos como Unawas, pPamkabin bBusna, hoy conocido como tTilba lLupia, o 

Wawa. , tTodos estos poblados actualmente los habitan los mestizos que han inmigrado  

del pPacifico. Pero los tuahka estos abandonaron estos lugares por las persecuciones 

de que eran objetos por los miskitus, o otras de las razones fueron por las guerras 

internas entre los mismos sumus. (Dolores Ronas,  (1993). Escritos originales facilitado 

por el hijo Rosita Nov. 20064 

 

 

Pero estos abandonaron esos lugares por las persecuciones de que eran objetos por 

los miskitus, otras de las razones fueron las guerras internas entre os mismos sumus. 

 

Por esos motivos algunos abandonaron el lugar y llegaron a poblar la zona del río 

Banakwas. Fundaron la comunidad conocido como Simikara, lugar donde fue escenario 

de una cruenta batalla entre los panamahkas y los tuahkas dirigidos por los caciques 

Simikara, este tuahka y Aukpal este panamhaka. La guerra se dio por que los guerreros 

tuahkas incursionaron  los territorios de los panamahkas y secuestraron a una joven hija 

del cacique Aukpal, y esto desencadeno la guerra. 

 

Como consecuencia de esta guerra los tuahkas abandonaron la comunidad de Simikara 

y fundaron la comunidad de nombre sSawan kKasna, que traducido adel sumu tuahka 

significa ‘(comió crudo)’.  e El nombre obedecía a que en ese lugar dos personas 

fueraon azotados por los malos espíritus o demonios y desparecieron, dos personas y 

se cree que estos demonios de los comieron, por eso le pusieron ese nombre. Por eso 

abandonaron este lugar y fundaron otra comunidad que se llamo Wiba Buhna, cerca de 

un raudal en el afluente del río Bambanwas. 

 

                                                 
4 No me fue posible tener acceso a la versión publicada (Dolores Green 1993).  Agradezco mucho al hijo 
de Don Ronas por haberme facilitado los escritos originales, en Rosita, noviembre de 2006)  
 



 62 

Los hermanos Kustas kKakao y Lipari KaKkao  en un día de casería siguiendo el 

afluente del rió bBambana llegaron cerca de un gran raudal donde desembocaba un 

pequeño rió y les gusto el lugar. , iInmediatamente construyeron sus dos ranchos y se 

quedaron a vivir,.  c Con el pasar del tiempo toda la gente que Vvivían en Sawan 

kKasna se trasladaron a ese lugar y así se fundo la comunidad de Wassahbin. 

 

 

Como consecuencia de esta guerra, los tuahkas abandonaron la comunidad de 

Simikara y fundaron la comunidad de nombre Sawan kasna, traducido al sumu tuahka 

significa (comió crudo) el nombre obedecía a que en es lugar eran azotados por los 

malos espíritus o demonios y desparecieron dos personas y se cree que estos 

demonios de los comieron, por eso le pusieron ese nombre. Por eso abandonaron este 

lugar y fundaron otra comunidad que se llamo Wiba Buhna, cerca de un raudal en el 

afluente del río Bambanwas. 

 

Los hermanos Kustas kakao y Lipari KaKao  en un día de casería siguiendo el afluente 

del rió bambana llegaron cerca de un gran raudal donde desembocaba un pequeño rió 

y les gusto el lugar, inmediatamente construyeron sus dos ranchos y se quedaron a 

vivir, con el pasar del tiempo toda la gente que Vivian en Sawan kasna se trasladaron a 

ese lugar y así se fundo la comunidad de Wassahbin. 

 

Para las décadas de los 60 y 70, esta comunidad se enfrentó al Estado por  la defensa  

de sus derechos territoriales ya que el Estado a través de una institución dirigido por un 

ingeniero de color negro conocido como Brady Watson quería delimitar sus tierras y 

quitarles partes de ellas, que les correspondían según el titulo otorgado durante el año 

1905 bajo los términos del tratado Harrison  Altamirano. (Dolores Ronas 1993., 

Eescritos originales Ffacilitados por el hijo, Rosita Nov 2006). Según este título, 

Wasakín posee una extensión territorial de 47,825.73 hectáreas, sus coordenadas son, 

al norte limita con la comunidad mestiza de San francisco, al sur con el cerro villagra, al 



 63 

este con el rió Ukumwas, y al oeste con el caño Kururia. La comunidad cuenta con su 

mapa territorial elaborado por la universidad URACCAN en el año dos mi seis. 

 

La intención era clara,: este ingeniero querían otorgarle una concesión maderera a una 

empresa norteamericana para explotar los pinares. A raíz de este conflicto muchos 

líderes fueron encarcelados por la resistencia que opusieron contra la gGuardia 

nacionalnacional.   

Wasakín, posee una extensión territorial  de 47,825.73 hectáreas, sus coordenadas 

son, al norte limita con la comunidad mestiza de San francisco, al sur con el cerro 

villagra, al este con el rió Ukumwas, y al oeste con el caño Kururia, cuentan con su 

mapa territorial elaborado por la universidad Uraccan en el año dos mi seis. 

 

Esta comunidad durante la guerra de los ochenta no fue secuestrada ni llevada hacia 

Honduras, siempre estuvieron del lado de la revolución, muchos de los jóvenes 

participaron en el Servicio Militar Patriótico (SMP), y los batallones de reserva. La 

población se organizó en cooperativas para trabajar, luego traían sus productos a 

venderlos ya que el mismo Estado les compraba la producción a precio módico.  dDe 

esa manera obtenían eniendo ciertos ingresos económicos que les permitían mantener 

su economía básica . 

 

Esta comunidad sumu-mayangna tuahka ha sido objeto de varias agresiones por parte 

de los colonos mestizos que han invadidos sus tierras y estos han causados grandes 

destrucciones del medio ambiente, y el despale indiscriminado de los bosques., h  Han 

creado un ambiente sde inseguridad, los comunitarios no se sienten seguros en sus 

propias tierras.  

 

Recientemente en la fecha 19 de septiembre del 2006,  cuando los comunitarios 

estaban limpiando sus carriles fueron agredidos con armas de fuego por mestizos 

colonos que se se han asentado de forma ilegal dentro de las tierras de la comunidad,..   



 64 

cComo resultados de esta agresión, los sumu tuahkas sufrieron graves lesiones de 

bala, un herido de bala, un macheteado, un desaparecido que se presumía que habían 

sido secuestrado pero luego de una semana lo rescataron con vida.  

 

Es importante mencionar que estos mestizos fueron indemnizados durante la rReforma 

aAgraria en los anños ochenta por la revolución sandinista y han regresado a causar 

graves conflictos en las tierras indígenas,.  oOtros tienen títulos supletorios elaborados 

por abogados que sóolo buscan negociar otorgando documentos de dominio y posesión 

de tierras a los mestizos  dentro de los territorios comunales indígenas. Situación que 

no solo se vive en la comunidad sumu-mayangna de Wasakín sino en todas las  

comunidades sumu-mayangna del municipio de Rosita. 

 

25. Matrimonios mixtos entre mayangna y miskitu y uso de lenguas en el hogar  

 

En el marco del proyecto piloto de investigación de la British Academy, en la comunidad 

de Wasakín se realizó una asamblea con la participación de  49 participantes entre 

hombres y mujeres, donde en forma conjunta se elaboró un mapa de la comunidad 

donde se ubicó a las  parejas mixtas, tuahka-miskitu, con el propósito de tener datos 

precisos de familias mixtas para juzgar su el posible impacto del matrimonio mixto en 

cuanto ael uso de la lengua miskitu en la comunidad. Se ubicó un total de 29 parejas 

mixtas casadas entre tuahka y miskitu ya sean hombres miskitus y mujeres tuahkas y 

viceversa y 6 familias miskitus.  

 

Algunas de estas parejas  tienen más de 30 – 40 años de convivir.  En muchos casos 

estas relaciones tienen que ver con la actitud o habilidad de los miskitu originarios de 

Río Coco que  llegaron a la comunidad para trabajar la tierra y producir grandes 

cantidades y hacer que no les hiciera falta la comida en el hogar, tener en abundancia 

las cosechas. Se percibía, pues, una diferencia socioeconómica entre miskitu y sumu: 



 65 

prevalecía una superioridad del miskitu sobre el sumu ya que eéstos solamente 

producían para el consumo y no para la comercialización.  

 

Esta habilidad del hombre miskitu del Rió Coco, hacían que, para algunas mujeres 

mayangnas, casarse con un miskitu suponía mejorar su posición socioeconómica. Una 

de las señoras tuahka  que entrevisteé, recuerda  que el hombre miskitu era más 

dedicado a la agricultura, trabajaba todo el día, cuando cosechaba, era en grandes 

cantidades, luego comercializaba el producto y obtenía buenas ganancias que le 

permitían tener una vida mejor en comparación a las otras familias. Además los 

hombres miskitu tenían trabajos en las minas, obtenían dinero, eran asalariados. (MAS 

Entrevista conN Maidela Penn Wasakín 2006).   

                   

En cambio los sumus tuahka hacían sus chambas trasladando maquinarias en los 

raudales, eran cayuqueros, palanqueros y lo que les pagaban era una miseria en 

comparación con lo que ganaba el hombre Mmiskitu. 

 

Esta diferencia de poder económico de los miskitus, también hacía que los mayangnas 

Ttuahkas y los Ppanamahka se mantuvieran a la defensiva. Don Arguello Jhony durante  

la asamblea comunitaria en Wasakín  manifestaba haber aprendido a hablar la lengua 

Mmiskitu para poder entender lo que hablaban los Miskitu como una forma de 

protección de cualquier agresión de estos grupos dado que constantemente eran  

agredidos. (Asamblea comunitaria Wasakín MAS-BRITAC 2006). 

 

Dentro de las relaciones matrimoniales mixtas sumu-mayangna-miskitu el uso de la 

lengua también ha sido diverso. En muchos casos la antes mencionada falta de 

reciprocidad en el aprendizaje de las lenguas se ha replicado dentro de los matrimonios, 

de modo que el sumu en la pareja mixta, sea este varón o mujer, por fuerza mayor ha 

tenido que usar el miskitu como lengua franca o de comunicación  con su pareja y con 



 66 

sus hijos. Difícilmente esta lengua franca es el sumu tuahka, por el hecho que no existe 

interés por parte del miskitu para aprenderlo.  

 

Aunque dicen los hombres miskitus que ellos quieren aprender la lengua sumu, 

eso no es cierto por que algunos no quieren que sus mujeres hablen en sumu, se 

molestan; seguro piensan que hablan de ellos, antes así era. Los hombres 

miskitus les pegaban a las mujeres sumu cuando hablan su lengua por que 

decían que los sumos hablaban en mal de ellos. (Entrevista con Olga Ismael 

MAS Wasakín 2006). 

 

Algunas parejas mixtas hacen uso de ambas lenguas, pero estos  casos son la  

excepción. Existen hombres miskitu, que se han casado con mujeres tuahka, que han 

preferido aprender a hablar el sumu tuahka, como una forma de respeto a sus parejas, 

pero son casos irregulares. Como me contó Doña Olga, mientras cocinaba el almuerzo, 

su esposo don Mateo Martínez, de origen miskitu, aprendió a hablar  el sumu, y en la 

actualidad habla muy bien el tuahka. En la familia usan las dos lenguas, pero más el 

tuahka porque el miskitu lo aprenderán los niños sin la necesidad de que se les enseñe  

 

Es por eso, con mi marido  platicamos  que es necesario enseñarles solo el 

tuahka a los niños, aunque como te dije, mi marido siendo miskitu, está a de 

acuerdo y hay veces que solo hablamos en tuahka a nuestros niños (Entrevista 

con Olga Ismael MAS Wasakín 2006). 

 

Los hijos de estas parejas mixtas, miskitu y sumu tuahka  solamente hablan miskitu. En 

algunas de estas familias los niños entienden muy bien la lengua tuahka pero no lo 

hablan por diversas razones. 

 



 67 

Los jóvenes y las muchachas al casarse con miskitus, sus hijos van perdiendo la 

lengua, solo están hablando en miskitu, ese es un problema” (Entrevista con 

Juwith Eloy  MAS Dibahil 2006) 

 

Al respecto una señora con quien conversamos recordaba que muchos niños de estas 

parejas mixtas preferían hablar soólo en miskitu, aunque dice no saber con  exactitud el 

por qué, sin embargo cree que lo hacen por pena. 

 

Tal vez por vergüenza, por que le van a decir sumu y tal vez no les gusta y como 

te decía, algunos porque seguro sus padres les contaron esas cosas que 

pasaban con los tuahkas y los miskitus que se burlaban de ellos, algunos se 

afrentan  decir que son sumu tuahka. (Entrevista con Maidela Penn MAS  

Wasakín  2006) 

 

En algunas parejas mixtas donde el hombre es miskitu, estos expresan el interés por 

aprender la lengua sumu. Sin embargo sus esposas que son sumu no les quieren 

enseñar la lengua sumu, por que dicen que les da pena y en otros casos son muy 

celosos con su lengua.  (MAS-BRITAC Asamblea comunitaria Wasakín 2006 Fernando 

Pérez.2006).  Por ello, difícilmente tienen con quien practicarlo aunque algunos dicen  

entender todo lo que se  habla  en la lengua  sumu tuahka, pero no pueden hablarlo, 

por el hecho  que la lengua del hogar siempre ha sido el Mmiskitu,  nacieron, crecieron 

y se están haciendo viejo solamente hablando la su lengua que es el miskitu.  

Algunos niños de parejas mixtas entienden el sumu pero no lo hablan. Sin embargo no 

todos los adultos y jóvenes se identifican como sumu-tuahka por el hecho de pertenecer 

a una comunidad étnica sumu-tuahka. Durante el trabajo de campo, por ejemplo, 

recorriendo por la comunidad, me encontré con un grupo de niños de la edad 

aproximadamente entre 9 a 11 anos. Estos estaban jugando y me les acerqué para 

escuchar qué lengua utilizaban, y me percate que solamente hablaban miskitu. 

  



 68 

Le pregunté al  más al grandecito “¿Por qué hablas miskitu si tu papa es tuahka?” Yo 

conocía a su papa; el  es tuahka, y habla la lengua. El niño sonrió,  señalándose el pelo: 

“Mira mi pelo es crespo y mi color de piel es diferente, acaso yo soy sumu, yo soy 

miskitu” decía como con tanta seguridad de su identidad.   

 

Este “acaso”, me motivó a hacer ciertas comparaciones con otro caso similar. En  la 

casa donde yo vivía cuando estuve haciendo la investigación de campo, la señora de la 

casa, doña Mercedes Bendlis, con  rasgos de negra, sin embargo se identifica como 

tuahka, habla muy bien la lengua y su hijo también tienen rasgos de negro y por eso en 

la comunidad le apodaron Bab, por un señor creol  de Rosita. Sin embargo, a pesar de 

esas características fisonómicas muy marcadas de negro, este niño  se identifica como 

tuahka y habla la lengua tuahka.  

 

 En el primer caso aunque su padre insista en decirle al niño que es tuahka y que tiene 

que hablar la lengua, para él, son las características fisonómicas que marcan los tipos 

de identidad, por lo cual se siente mejor alineándose como miskitu,.  eEn el segundo 

caso la adscripción es más marcada hacia la identidad tuahka por medio del uso de la 

lengua por el hecho de hablar y entender el tuahka. 

 

Aquí se presentan dos situaciones muy contrastantes, por la forma en que los niños  

escogen  identificarse con una etnia. Realmente es un caso complejo; sin tener mucha 

evidencia no se puede interpretar actitudes individuales y opciones libres de auto-

adscripción identitaria hacia uno u otro grupo étnico, por lo cual esta situación requiere 

de un estudio más detallado 

 

Este tipo de actitud de algunos niños, algunas madres de familia consideran que una de 

las causas puede ser la situación de las relaciones mixtas que se producen: 

 

 



 69 

Algunas mujeres y hombres de la comunidad se casan con personas de otras 

etnias y cuando  nacen sus hijos, empiezan a hablar solo en miskitu, el problema 

es que no tienen el 100% de la sangre ya que esa mezcla hace que sus hijos no 

se sientan seguro como sumu tuahka (Entrevista con Olga Ismael Jonson, MAS 

Wasakín, 2006)  

 

Algunos/as entrevistados/as plantean que las relaciones mixtas entre miskitu y sumu-

tuahka se producen en muchos casos y que estas parejas están casi siempre en 

conflicto por ser de diferentes grupos étnicos, mientras que las relaciones en parejas 

tuahka viven tranquilas, no tienen muchos problemas. En otras entrevistas se 

contrapone este planteamiento por que aseguran que las relaciones matrimoniales en la 

comunidad de Wasakín se dan mas entre tuahkas y no con miskitu.  Al respecto el 

reverendo moravo de la comunidad dice:  

 

Aquí la gente se une con miskitus, pero en su mayoría se casan entre ellos 

mismos, pero no se sabe a que se debe que prefieren hablar en miskitu. 

(Entrevista con Lucien  Colman MAS Wasakín 2006).  

 

A manera de reflexión sobre este argumento acerca del uso de la lengua en los niños, 

todos las personas a quienes tuve la oportunidad de entrevistarlos tienen una 

percepción que los  niños no hablan la lengua sumu tuahka por que sus padres son  de 

parejas mixtas. Pero esa situación no concuerda con la realidad de la comunidad de 

Wasakín, por la razón que los hijos de parejas que no son mixtas sin embargo también 

solamente hablan miskitu. Por lo tanto es preciso profundizar esta situación por el 

hecho que los matrimonios mixtos no explican todo el problema del uso de la lengua en 

los niños 

 

36. Movimientos Iinter-comunales. 
 



 70 

Para poder entender la situación de los movimientos de los comunitarios de Wasakín 

hacia otras comunidades, fue posible aplicar un instrumento que se conoce como ‘mapa 

de movilidad’ introducido y utilizado por el proyecto de investigación de la British 

Academy, donde también soy miembro del equipo. Con el mapeo, se visaba conocer los 

contactos intercomunales y sus implicaciones para el uso de las lenguas.  

 

En Wasakín, los movimientos de entrada y salida de los comunitarios son bastante 

frecuentes. Estos movimientos están sujetos a diferentes causas e intereses y son de 

duración variable. La mayoría de las veces son los jóvenes, varones y mujeres que 

salen de la comunidad hacia otras comunidades, en la mayoría de los casos son 

comunidades miskitus. (Ver mapas de movilidad anexo  F y G) 

 

Estas salidas, se producen durante los meses de febrero y marzo, y el período de 

permanencia fuera de la comunidad es variado.  En el caso de las mujeres, salen en 

busca de empleo, como cocineras, o en  trabajos domésticos que les permitan tener un 

ingreso económico y ahorrar por un período de siete a ocho meses y luego regresan a 

la comunidad en periodos próximos a la Navidad. Otras se quedan y  envían pequeñas 

caantidades de dinero a su familia. Las que salen  fuera de su comunidad, 

frecuentemente son madres solteras y huérfanas de padre que no tienen  apoyo 

económico en el hogar y lo hacen para ayudar a su familia. Algunas se enamoran de 

algún joven miskitu y se quedan a vivir en comunidades miskitu. 

 

Algunas madres solteras, salen a los municipios más cercanos los días viernes por la 

tarde y llegan el día lunes por la mañana con un poco de dinero y provisiones, su 

trabajo, la prostitución.  

 

Los jóvenes varones, sus intereses son diversos: en su mayoría salen en busca de 

trabajos, otros en busca de droga, cocaína y marihuana. Una vez que consiguen la 

droga, la venden y regresan con dinero a su comunidad, permanecen por un tiempo y 



 71 

luego salen de nuevo a las comunidades donde consideran que existen posibilidades 

de conseguir dinero  fácil. ‘AlgUunos se casan  o se ajuntan con mujeres miskitas. Por 

el mismo hecho, piensan que sus horizontes están en comunidades de habla miskitu, 

para ellos la lengua miskitu es de prioridad y no el sumu por eso dicen que la lengua 

sumu  tiene un uso muy limitado. (Asamblea comunitaria  Wasakín BRITAC MAS/BritAc 

2006)  

 

Las salidas de las mujeres y hombres adultos están dirigidas a trabajos (chambas) 

rápidas, pesca, compra y venta de madera. Salen por tres días lo más una semana y 

regresan a la comunidad, pero por el hecho que Wasakín está rodeado de 

comunidades miskitus, en su mayoría esas salidas son hacia las comunidades miskitus.  

Por que en estas comunidades se encuentran empleos ya sean contratos temporales 

en caso de los varones y trabajos de domésticos en el caso de las mujeres. 

 

En el caso de las comunidades mestizas, principalmente salen para buscar atención 

médica, algunas gestiones en las instituciones, a la alcaldía, en los casos de otros 

grupos de jóvenes a realizar estudios secundario y universitario. Esos movimientos de 

entrada y salida de la comunidad esta afectando e influye fuertemente en la perdida de 

la lengua, tanto hacia el miskitu como hacia el mestizo. (Vver mapas de movilidad.,  Fig. 

2 Anexos F y G X.) 

 

Finalmente, la intención en cuanto al  uso del mapa de movilidad, era para conocer de 

qué manera estos movimientos tenían  implicaciones lingüísticas en la comunidad de 

Wasakín así también conocer el uso y frecuencia del uso de algunas lenguas. Dados 

los resultados, es evidente que la movilización de los comunitarios de Wasakín en su 

mayoría se producen hacia comunidades miskitu, por lo tanto se necesita hablar el 

miskitu para  todos los tipos de transacciones y todo lo que requieren para sobrevivir en 

esa cultura. Así también dado que esos contactos se remontan desde muchos años 

atrás, por lo tanto se da de manera muy libre, espontánea.  

Con formato: Sin Resaltar



 72 

 

47. Uso de las lenguas en eventos entre comunidades miskitu-mayangna 

 

En Wasakín se desarrollan diversos eventos de carácter religioso y deportivo donde se 

reúnen miskitu con , sumu-mayangna panamahka y tuahka, actividades como por 

ejemplo encuentros deportivos, como  partidos de béisbol, o fútbol, entre comunidades 

miskitas de Prinzapolka y los tuahka, así como con comunidades miskitas que vienen 

de río  Bambana, Ibu, Isnawas, Prinzubila. También estos eventos se dan con grupos 

de jóvenes mestizos que llegan de Rosita a Wasakín durante los fines de semanas. 

Aquí los jóvenes sumu-mayangnas, tienen cierto dominio del español, lo que  posibilita 

el intercambio de comunicación entre los tuahkas de Wasakín y los mestizos. 

 

Se desarrollan otros eventos donde participan diversas comunidades de otros grupos 

étnicos, por ejemplo las conferencias de las Iglesias Moravas, donde se reúnen por 

dos o tres 2 a 3 días para hacer una reflexión acerca de la Biblia y otras actividades de 

diferente orden. Así también se dan conciertos juveniles de música con la participación 

de muchas comunidades mayangna y miskitu. 

 

Durante el desarrollo de estos eventos, que suelen alternar entre diferentes 

comunidades, el uso de la lengua varía según las relaciones. A veces se dan 

situaciones muy contrarias, por ejemplo cuando una conferencia Morava se da en una 

comunidad panamahka. En estos casos, los panamahka hacen todo en su lengua, 

cantando, predicando la Biblia, etc., ya que ellos difícilmente optan por usar el miskitu 

como lengua franca. Por lo tanto los tuahka se ven obligados a hacer uso de su lengua 

tuahka, ya que las dos variantes son mutuamente inteligibles.  

 

Los jóvenes tuahka que no hablan su lengua, ni tampoco el panamahka,  mmuchas 

veces en estos eventos cantan en miskitu. Los  grupos de mayangnas que son 

bilingües o multilingües  se ríen y se burlan en forma de rechazo.  En la mayoría de los 



 73 

casos, estos jóvenes son excluidos del grupo mayangna, rechazados por no hablar la 

lengua mayangna (tuahka), sino  el miskitu.   

 

Así se produce, una situación de discriminación interna dentro de los sumu-

mayangnas, como una manera de tratar de imponer la variedad panamahka como la 

mejor.  Sin embargo, aun cuando los tuahka hablan en su variante, los panamahka se 

ríen, aunque no lo expresen, pero insinúan en forma de burlar. Este es un ejemplo de 

comportamiento en los panamahkas, como si quisieran imponer una sola manera de 

ser mayangna, lo cual parece indicar una actitud esencialista hacia la identidad. 

  

Sin embargo cuando los eventos se desarrollan en la comunidad de Wasakín, la 

lengua miskitu es la que se usa para todas las actividades. Cuando están entre 

jóvenes o miembros de comunidades miskitu, todos los comunitarios hacen uso de la 

lengua miskitu como lengua franca o de comunicación. Para los tuahkas es natural 

hablar el miskitu en estas circunstancias sin ningún prejuicio. Pero cuando un 

mayangna les hace conversación, los que pueden hablar la lengua tuahka lo hacen en 

su lengua y el que no puede lo hace en miskitu.  

 

Desde hace tiempo apoyo al equipo de béisbol de la comunidad.  En mi estadía en 

Wasakín, me tomé un tiempo y fui a jugar béisbol con los jóvenes. Sucede que 

muchos integrantes del equipo dicen que son tuahka pero no hablaban la lengua, sino 

que cada vez que yo conversaba con ellos en panamahka me contestaban en miskitu. 

Eso quiere  decir que entienden muy bien el sumu, sin embargo no lo hablan.  

 

58. Los fenómenos de diglosia/poliglosia. 

 

Como ya hemos analizado en el marco teórico, existe una situación de diglosia  o 

poliglosia cuando en una comunidad se habla más de una lengua, pero se establece 

entre estas lenguas una jerarquía que tiene sus raíces en las desigualdades políticas y 



 74 

socioeconómicas entre etnias que ya examiné. En tales situaciones cada lengua tiene 

su espacio y están distribuidas de manera complementaria, donde se usa una lengua 

no se habla la otra.  Por lo tanto es obligatorio hablar una u otra lengua según el 

contexto, el evento de comunicación o la situación.    

 

Los comunitarios  que tienen cuarenta y cinco a cincuenta años 45 a 50 anos  describen 

la situación diglósica que les tocóo vivir, las presiones que les obligaban a usar cada 

lengua en espacios diferentes. El miskitu se usaba exclusivamente cuando salían fuera 

de la comunidad: cuando llegaban a vender sus productos al mercado los padres y 

madres de familia prohibían a sus hijos hablar la lengua tuahka en los espacios 

públicos.  

 

Realmente, existían espacios geográficos donde se usaban las lenguas. Cuando los 

comunitarios viajaban a la comunidad miskita de Bambana, donde había un mercado 

donde podían vender sus productos, al llegar a un pequeño riachuelo, todos los tuahkas 

debían de hablar solamente la lengua miskitu.  

 

Recuerdo, que  en la casa, mis padres solo me hablaban en tuahka, pero cuando 

llegábamos cerca del cañito que se llamaba Pilawas, me decía mi papa, desde 

aquí no me hables en sumu delante de la gente, solamente en Miskitu. No 

entendía por que me decía tal cosa, un día le pregunté  a mi papa y me dijo que 

hacían eso por que los miskitus se burlaban de ellos cuando los escuchaban 

hablar en sumu. (Entrevista con Maidela Penn. MAS Wasakín 2006) 

 

Es por eso que los espacios donde se utilizaba la lengua tuahka eran bastante 

reducidos, es decir solamente en la comunidad y en algunos casos sólo en el hogar, 

produciéndose de esta manera  una situación de diglosia clásica, donde  la frontera 

entre contextos hasta se identificaban por la topografía.  

 



 75 

Hoy en día todavía podemos afirmar que aún quedan restos de diglosia en la 

comunidad de Wasakín y el centro urbano de Rosita ya que el español continúa siendo 

la lengua que se utiliza para todas las gestiones en las instituciones administrativas, por 

ser la lengua oficial de Nicaragua. A pesar de que se creó la lLey de lLengua (Ley 162, 

1993), que decreta el uso de las lenguas indígenas en otros ámbitos, todavía un 

mayangna que no hable español, no puede tener mucho impacto en estos ámbitos. 

Últimamente, la implementación de políticas lingüísticas conformes a esta ley hace que 

el uso de las lenguas indígenas sea más flexible dentro de las instituciones. También es 

importante reconocer el avance que se ha tenido en cuanto al uso de las lenguas 

indígenas y étnicas en la educación.  Pero la ley no se puede cumplir plenamente hasta 

que haya p. ej. problema de la falta de mayangna-hablantes calificados para ocupar 

puestos institucionales.  

También es importante reconocer el avance que se ha tenido en cuanto al uso de las 
lenguas indígenas y étnicas en la educación.  

Más notable es el caso de las ceremonias religiosas, donde persiste la antigua 

dominancia del miskitu. Aunque la lengua de la comunidad es el tuahka, sin embargo en 

este espacio todo se desarrolla en la lengua miskitu, el sermón, la lectura de la 

Bibliabíblica, inclusive los niños que van a la escuela dominical aprenden los textos 

bíblicos  en Mmiskitu.  La lengua miskitu es el que más se usa también en todas las 

actividades, reuniones, asambleas, conferencias de la iglesia Morava; la mayoría 

hablan solo miskitu (Entrevista con Lucien Colman. Rev., de Wasakín.  MAS 2006) 

 

Yo me veo obligado a usar la lengua en miskitu, en  la mayoría se sienten mal 

cuando intento predicar la Biblia en sumu, por la misma cultura de uso de la 

lengua miskitu. Es difícil hacerles tomar conciencia de esta situación, al ver que 

me  puede crear algún problema con los líderes de la iglesia prefiero hacerlo en 

miskitu. (Rev. Lucien Colman, MAS Wasakín 2006)  

 



 76 

A veces, el reverendo opta por cambiar de código lingüístico durante el acto religioso. 

Este cambio de código no es común, solamente se da cuando hay visitas en la iglesia, 

de lo contrario la lengua franca es el miskitu, desde que inicia hasta que termina el 

evento religioso.  Pero aquí, el caso es que  sólo el  pastor tiene el control de la lengua 

y con toda la libertad puede cambiar de un código  sin tener la presión de parte de otro 

hablante.  

 

Sin embargo, como se ve del análisis de las secciones anteriores, hoy en día la diglosia 

estricta esta cediendo espacio como consecuencia de las políticas lingüísticas a favor 

del multilingüismo. No obstante, también es evidente que en la comunidad de Wasakín, 

se mantiene el patrón lingüístico que el miskitu es la lengua dominante y aparentemente 

de más prestigio, mientras que la lengua tuahka sigue siendo subordinado.  

 

 Además, el tuahka sufre una subordinación doble, no sólo con el miskitu sino con el 

mismo sumu panamahka (Ver figuraGráfica 1, sección II.5 de arriba sobre 

multilingüismo y cambio de códigos). De esto se hablará con más detalle en la sección 

6 11 abajo, sobre el papel de la escuela en el rescate de la lengua 

 

Parece, pues, que el miskitu, a pesar de ser una lengua subordinada frente al español, 

continúa  siendo dominante frente a la lengua mayangna. También todo esto reduce el 

prestigio / valor de ésta última.  Para el tuahka, esta situación podría tener 

consecuencias graves, existiendo la posibilidad de que no se pueda revitalizarla y que 

por el hecho de que solo los adultos hablan la lengua tuahka no pueda recuperar su 

condición de lengua del grupo étnico de la comunidad. Sobre esto se hablará más en la 

discusión (sección 12, abajo). 

 

Hoy en día, entre la mayoría de los jóvenes sumu tuahka de Wasakín,  la conversación 

normalmente se desarrolla en miskitu.  Muy poco se comunican en la lengua tuahka. 

Cuando un mayangna-hablante panamahka les hace alguna conversación los jóvenes 



 77 

que no hablan en sumu tuahka pueden contestarle en miskitu manteniendo la 

comunicación en las dos lenguas y se entendían se bien. 

 

Dentro de las comunicaciones entre los jóvenes se producen cambios voluntarios de la 

lengua, estos rse utilizan como una manera de darse aire en el miskitu, es como una 

forma de estilo, usos de términos para enamorar a las muchachas, para hacer que los 

dichos o chistes  tengan más gracias y como una manera de sobresalir dentro del 

grupo. También se da ese cambio voluntario al miskitu cuando una persona tuahka esta 

conversando en la lengua sumu y hay algo que quiere resaltar dentro de la 

conversación, cambian al miskitu como una manera de saborear lo que se dice, para 

decirlo con mas gusto. 

 

En una  conversación, con Gloria y la Dra. Freeland durante el espacio  del almuerzo, 

día de la asamblea en Dibahil, la profesora Gloria expresaba que hay personas que 

prefieren hablar más miskitu que el tuahka por que piensan que el miskitu es mejor. 

 

Justina Eugenio, ella es tuahka, el hombre era tuahka (…) y en la casa solo miskitu 

habla  y hasta estos días cuando llegan a jugar deporte los miskitos jóvenes, ella 

sale pues, yo lo miro, algo que ella, brilla ella, que cuando ella está hablando miskitu 

algo importante siente… diciendo a mis hijas, ¿qué quiere esa señora? 

(Conversación entre Jane Freeland y profesora Gloria, Fenly Dibahil, Grabación Nic. 

06/05 Febrero BTRITAC 2006) 

 

En esta situación los hablantes multilingües utilizan los cambios de código como un 

recurso extra, para indicar actitudes, cambios de tono en la conversación, como es el 

caso de aquellos mayangnas panamahkas que son multilingües funcionales, que hacen 

uso de diversos códigos según sus necesidades, e intenciones.  

 



 78 

96.  Percepción y rol de los padres, madres, en cuanto a la conservación de la 

lengua. 

 

6.1. El mito genético 
 

Una posible interpretación de los hechos sociolingüísticos que he venido observando 

viene de lo que Le Page (1993) llama el “mito genético” (Le Page 1993), o sea de la 

supuesta relación entre lengua y origen de las naciones, Como hemos venido 

observando, muchos comunitarios, entre ellos los jóvenes, niños y una parte de los 

adultos, no hablan el sumu tuahka, mientras que algunos niños entienden pero no 

hablan la lengua. En muchas familias los padres y madres no se preocupan por 

transmitir la lengua a sus hijos e hijas, porque dicen que  una vez crezcan y se hagan 

jóvenes la hablaran por el mero hecho que llevan la sangre tuahka (Entrevista . EN. 

MAS Zacarías Angulo Dibahil 2006) 

 

Existe otra creencia relacionada en las madres de familia tuahkas y panamahkas, 

donde relacionan la identidad de los hijos con la maternidad, el embarazo y tiempo de 

permanencia del niño con la madre. Durante las conversaciones con las madres de 

familia, frecuentemente manifestaban que si un niño nace del vientre de la madre, este 

deberá identificarse con el grupo étnico de la madre ya sea sumu, miskitu o mestiza. 

(Asamblea comunitaria. Dibahil,  MAS. 2006)   

 

En el caso de las  parejas mixtas, de madre mayangna y hombre mestizo, si la madre 

es mayangna pues el niño cuando nace será mayangna. A esto obedece que las 

madres y padres de familia creen que sus hijos  por el hecho de llevar la sangre, no ven 

la necesidad y preocupación de enseñarles la lengua el sumu Por lo tanto, dicen que el 

hecho que alguien no hable la lengua no impide que opte por la identidad sumu-

mayangna, porque la relación de consanguinidad los une a ese grupo.   

 



 79 

Pero para la sociolingüística, el que los niños no escuchen el tuahka en la familia impide 

que lo vayan a aprender, y el que sólo entiendan la lengua sin hablarla es una señal de 

que la lengua está en peligro de desaparecer, interpretación completamente opuesta a 

las creencias de los comunitarios.   

 

 

Algunos comunitarios/as citan, además, ejemplos de algunos jóvenes que crecieron 

hablando solo el miskitu. Pero cuando se les presentaron oportunidades de trabajo en 

instituciones donde hablar la lengua sumu es un requisito de primera, estos jóvenes 

aprendieron a hablar la lengua, ellos solos sin enseñanza, por su propia cuenta y 

voluntad. MAS Asamblea comunitaria Wasakín (2006) 

 

6.210. El rol de las madres y padres de familia, en la conservación de la lengua 

 

Quizás por razones relacionadas a este ‘mito’, las madres y los padres  de familia de la 

comunidad donde se realizó esta investigación no han demostrado actitudes de querer 

asumir la responsabilidad de iniciar este proceso de transmisión de la lengua de una 

generación a otra. Aunque durante las entrevistas y los talleres se adjudicaron 

sentimientos de culpabilidad de que los niños no estén hablando el tuahka, sin embargo 

no presentan acciones concretas de trabajar de manera conjunta para el rescate de la 

lengua. 

 

Durante las conversaciones en las entrevistas y talleres, los comunitarios mostraron 

interés en hablar la lengua tuahka en el hogar, pero más allá de los compromisos y 

planteamientos públicos de la preocupación por la situación que atraviesa la lengua, no 

se ve un interés de iniciar o hacer por lo menos el intento para revitalizar la lengua, 

usándola en los hogares. Después de  una actividad donde se discute el asunto, todo 

vuelve  a su normalidad. Cada quien continúa normal, hablando miskitu en los hogares. 



 80 

 

Cuando se les preguntó a algunas madres y padres de familia ¿Quién  puede ayudar a 

resolver el problema de la perdida de la lengua?, ellos/as manifiestan una concepción 

que el problema del rescate de la lengua sólo lo pueden hacer los que tienen cierto 

nivel de escolaridad o estudiado. Consideran que por el  hecho de no tener un nivel 

académico, ellas/os no pueden hacer nada por el rescate de la lengua tuahka. 

 

Yo pienso que nosotras que no tenemos un nivel de estudio que no hemos 

estudiado, no podemos rescatar la lengua, pero ustedes que ya pueden …nos 

explican lo que debemos de hacer, entonces nosotros las madres también 

tenemos cosas que hacer, enseñarles a nuestros niños para que aprendan la 

lengua tuahka. (Entrevista N Olga Ismael MAS Wasakín 2006, énfasis mío) 

 

Creo que he encontrado obstáculos por que no hablo perfectamente bien la 

lengua como un profesor cuando uno no tiene experiencia se complica su 

enseñanza. Yo también como no domino bien, hablo mezclado el idioma así que 

es un obstáculo. (EntrevistaN, BRITAC S.M No 3 Warnel Lakwood, Wasakín, 

enero 2006, énfasis mío), 

 

En estas dos citaciones se percibe que muchos conciben a su rol como algo parecido al  

que desempeñan los docentes y  que será difícil que ellos como madres y padres de 

familia  puedan ser responsables por el rescate de la lengua. Entonces puede ser que 

en un inicio cuando intentamos animarles a enseñar el tuahka a sus hijos, nosotros 

mismos les estamos sugiriendo una tarea más difícil, que la que realmente deben 

desempeñar como padres y madres. Puede ser que por eso mismo consideren el 

rescate de la lengua tuahka como una responsabilidad de las instituciones. 

 

Una de las situaciones que se observa con relación a los discursos y compromisos 

públicos con la lengua es que posiblemente éstos tengan correspondencia con lo que 



 81 

se ha venido analizando en el marco teórico acerca del discurso esencialista de la 

resistencia y las reivindicaciones de derechos indígenas, por contraste con el 

comportamiento de los comunitarios, que posiblemente responda a una percepción más 

‘natural’ o práctica de proyectar identidades múltiples y cambiantes según las 

condiciones o presiones sociales.  

 

Es preciso analizar  cómo estos padres y madres de familia que están inmersos en una 

situación lingüística tan compleja, puedan enfrentar y superar estos obstáculos mayores 

para el rescate de la lengua. Como hemos venido observando, los diversos procesos de 

cambio social, productos de la modernización y la globalización, hacen más urgentes la 

supervivencia individual y comunitaria para los indígenas. Por la necesidad de  acceder 

a estudios superiores y espacios laborales, los jóvenes se ven obligados a aprender 

otras lenguas. Por otro lado, como mencionaba anteriormente, el uso de la lengua 

indígena está siendo reducido, y los jóvenes ven al español como la lengua para salir 

adelante, y al miskitu como la lengua que ‘da estilo’.  y por Por ende el interés por 

aprender la lengua sumu se hace más remota.  

 

Por  otro lado se presenta el dilema de otros grupos de jóvenes que no hablan la 

lengua, pero están concientes de que ahora está cobrando valor en el mercado, como 

requisito para el acceso a un empleo o a una beca, y porque son objeto de burla por 

parte de los que sí hablan la lengua, sobre todo los panamahka.   Ahora culpan a sus 

padres y madres por el hecho de no enseñarles a hablar la lengua del grupo étnico, y 

en algunos casos consideran que hasta podrían perder ciertos espacios de derechos 

como sumu mayangnas. (Asamblea comunitaria de Dibahil, MAS BRITAC, febrero de 

2006)  

 

Algunos comunitarios, como ya vimos arriba (sección 8, arriba5.1), viendo estas 

oportunidades han aprendido la lengua y en la actualidad  ejercen el trabajo de 

docentes, técnicos  en las escuelas bilingües así como en las oficinas de los programas 



 82 

de educación bilingüe.   En muchas entrevistas, los padres mencionan este tipo de 

motivación económica para recuperar la lengua  

 

Retomando lo antes mencionado en esta investigación, existen fuerzas mayores de 

carácter socioeconómico, político cultural y lingüístico tales como la histórica 

jerarquización de las lenguas en la sociedad nicaragüense, que hacen mas difícil lograr 

un cambio en cuanto la recuperación de la lengua tuahka. En cuanto a esto, el que la 

lengua tenga valor en el mercado de trabajo podría ser un factor de cierta importancia. 

 

 

6.311. El . Ppapel de la escuela en la revitalización de la lengua tuahka 

 

La escuela es uno de los espacios donde se debería apoyar el rescate y la enseñanza 

de la lengua tuahka. El PEBI dentro de ideales interculturales manifiesta el respeto a las 

diferentes culturals tomando como paradigma la interculturalidad y dentro de los 

objetivos plantea la enseñanza y escritura en las lenguas de los pueblos. Sin embargo 

se presentan situaciones contrarias a lo que se espera de una escuela bilingüe en la  

comunidad 

 

Los docentes son en su mayoría tuahka, solamente hay un panamahka, sin embargo 

durante el desarrollo de los contenidos de clase el plan de estudio del Programa de 

Educación Intercultural Bilingüe (PEBI) solamente establece que se utilice el tuahka 

durante un periodo de 90 noventa minutos. Después de este momento he observado 

que todo transcurre en la lengua miskitu, los docentes entre ellos solo platican en 

miskitu, los niños juegan utilizando la  lengua, miskitu durante todo el día.  Como me 

dijo una madre tuahka: 

 

Con formato: Numeración y viñetas



 83 

La mayoría de los maestros son tuahka, pero solo hablan en miskitu, no entiendo 

por quée hacen eso, a veces pienso que les da pena hablar tuahka. (Entrevista con 

Olga Ismael MAS Wasakín 2006) 

 

El otro fenómeno que se da, por lo cual se agudiza más el problema de rescatar la 

lengua sumu tuahka, son los materiales de enseñanza. Todos están elaborados usando 

la variante lingüística panamahka. En el marco del proyecto de fortalecimiento de la 

educación intercultural bilingüe en la costa caribe FOREIBCA, un proyecto con fondos 

de gobierno de Finlandia se inicio la elaboración de textos en la variante tuahka para los 

primeros grados, sin embargo, el ministerio de educación de Rosita no ha aceptado el 

uso y validación de estos textos, cuando se debió validar fueron excluido justificando no 

tener en manos los materiales, negando de esta forma el derecho lingüístico de los 

tuahkas. Los comunitarios protestan de manera muy enérgica por que consideran que 

así se intenta desaparecer a los tuahka imponiéndoles el panamahka, en vez de que los 

textos estén elaborados en tuahka .( Asambleas comunitarias MAS, y BRITAC 2006) 

 

Al respecto el reverendo de Wasakín, de la etnia sumu-mayangna hablante de la 

variante panamahka dijo: 

 

Hay que evitar  imponer una lengua como el caso del panamahka, eso síi 

afectaría en grande a los tuahkas, se verá como una mala intención de 

desaparecerlos. (Entrevista con Rev. Lucien Colman MAS Wasakín 2006) 

 

Los comunitarios tuahkas consideran que el PEBI no está contribuyendo al rescate de 

la lengua por que todo se está haciendo en  panamahka. Por otro lado la composición 

del equipo técnico del programa en su mayoría son mayangnas panamahkas, 

solamente hay dos mayangnas sumu tuahka. Sin embargo hasta ahora no se ha visto 

ninguna acción concreta por parte del PEBI como institución a favor del tuahka. Los 

tuahka prácticamente se dedican a hacer lo que los panamahkas orientan, no pasan de 



 84 

visitar los centros cuando hay viáticos y si no hay permanecen en las oficinas. Más allá 

de esto no hay nada. Han pasado muchos proyectos de apoyo a la Educación 

Intercultural Bilingüe (EIB)  sin embargo las oportunidades de trabajo para los tuahkas 

han sido casi nulas, por que solamente se contrata  a personal panamahka.  

 

Yo pienso que uno de los problemas es el PEBI. En esa oficina, que está en 

Rosita como sabes todos los que trabajan allí son de etnia panamahka, hay 

gente preparada de la etnia tuahka y no les dan espacio para que 

trabajen.(Entrevista N Maidela Pen MAS Wasakín 2006) 

 

El trabajo mas grande que hace el PEBI es más en panamahka, y no se ha 

profundizado en el tuahka, existen sus diferencias entre las dos variantes, si 

hablamos de rescate, están en todos sus derechos de tener una educación en su 

propia lengua, tener su propia oficina para que puedan elaborar sus materiales 

como diccionarios, trabajar  en equipos para la elaboración de los textos. 

(Entrevista L. Coleman MÁS Wasakín 2006, panamahka-hablante) 

 

Sin embargo cabe señalar que se han producidos cambios en la coordinación del PEBI 

Mayangna en el municipio de Rosita, actualmente esta asumiendo la dirección del 

programa una profesora tuahka bien calificada en lingüística y miembro del equipo de 

lingüistas formado con la Dra. Elena Benedicto. Esto abre la posibilidad y la confianza 

de equilibrar el trabajo de la educación bilingüe en las comunidades tuahka en cuanto la 

atención a la población tuahka, incorporar a personal tuahka capacitado en el equipo 

técnico y en la misma elaboración de los textos en la propia lengua  tuahkas. 

 

La otra situación que se produce en la escuela es el enfoque que se le da a la 

enseñanza de las lenguas, y el uso de los conceptos ‘lengua materna’, ‘primera lengua 

(L1)’ y ‘segunda lengua’ (L2). Según las orientaciones del PEBI la enseñanza debe 

comenzar en la “lengua materna”, que se supone es el sumu., siendo éste el idioma del 



 85 

grupo étnico, para luego pasar a la enseñanza del español como segunda lengua.. En 

el discurso del PEBI, ‘lengua materna’ y ‘segunda lengua’ son términos que indican 

técnicas de enseñanza dentro de la metodología bilingüe, y además se supone sin 

cuestionar que ‘lengua materna’ y ‘primera lengua’ son sinónimos. 

 

Sin embargo esta situación no concuerda con la realidad lingüística de algunas de las 

comunidades sumu, en específico comunidades sumu tuahka como Wasakín. Ahí, 

como hemos visto, los niños prácticamente solo están hablando miskitu. Es decir que su 

primera lengua (L1) es el miskitu. Sin embargo se les enseñanza en sumu ya sea 

tuahka o panamahka, como si fuera su primera lengua o lengua materna. Esto complica 

el proceso de aprendizaje de los niños. En tal circunstancia difícilmente se podrá 

entender cóomo se puede iniciar el proceso de rescate de la lengua desde este 

programa. 

 

Yo quisiera que los docentes también impartieran la lengua tuahka,  que nuestros 

niños que están naciendo dominen bien el idioma tuahka, muchos niños no 

hablan tuahka, algunos están hablando pero panamahka. (ENntrevista Maidela 

Pen MAS Wasakín 2006) 

 

La situación del PEBI es bastante complicada; se podría hacer una tesis solamente 

sobre ella, especialmente en cuanto al sumu-mayangna. Sin embargo, para cerrar este 

apartado quiero reflexionar acerca de tres elementos que considero como muy 

relevantes para el rescate y revitalización de la  lengua tuahka. 

 

Un contexto multilingüe y multicultural como es el caso de Wasakín y otras 

comunidades tuahka, donde los esfuerzos de la escuela y la familia (el hogar) están 

desligados, presenta problemas realmente difíciles para el diseño de un programa 

bilingüe. El planteamiento actual del PEBI va dirigido hacia la enseñanza de dos 

lenguasidiomas: el sumu L1 y el español, L2. En el caso de comunidades mono-étnicas 



 86 

todo funciona sin problemas. Pero en comunidades como Wasakín, es necesario 

proponer otro plan de estudios.  Por ejemplo, una posible solución sería enseñar el 

tuahka como segunda lengua a los que no la tienen ya.  Este tipo de solución está 

siendo adoptada en las comunidades ulwa, garifuna y rama, que tienen problemas 

parecidos, (Freeland 2004)  

 

Sin embargo en el caso de Wasakín y otras comunidades donde los niños tienen como 

primera lengua el miskitu, no ha sido posible que se inicie la enseñanza en miskitu 

como primera lengua, porque el PEBI estipula que en la RAAN esas primeras 

enseñanzas se den en la lengua originaria de la comunidad, la con la cual se identifican 

como grupo étnico. En el caso de las comunidades mayangnas, además, el PEBI 

considera que reconocer al miskitu como primera lengua sería como ceder espacios 

lingüísticos en las  comunidades que históricamente se ha identificado como sumu.  Por 

eso no es posible enseñar el tuahka la como una segunda lengua,. 

 

Por tales motivos es preciso trabajar de manera conjunta entre la comunidad, la 

escuela, y el PEBI, para definir políticas lingüísticas y  planes de estudio basados en 

objetivos concretos que realmente correspondan a las realidades lingüísticas y 

sociolingüísticas y se encaminen al rescate de la lengua. De lo contrario se podrán 

elaborar textos en la lengua tuahka, podrán haber políticas lingüísticas a favor de la 

enseñanza de la lengua tuahka dentro del PEBI (tal como se ha resuelto en el Consejo 

Regional), se podrá organizar un equipo técnico tuahka dentro del PEBI. Sin embargo, 

mientras estos programas no se basen en una comprensión de la situación 

sociolingüística de la comunidad, y en un trabajo en conjunto con los comunitarios, el 

rescate de la lengua tuahka en la escuela se verá remota. 

 

712.  Discusión 

  



 87 

Esta investigación revela lo complejo de la situación en la comunidad de Wasakín en 

cuanto al el rescate de la lengua.  Y es seguro que este fenómeno debe de suceder en 

otras comunidades sumu-mayangna tuahka por lo que he escuchado a otros 

comunitarios expresar lo mismo 

 

Un elemento clave aquí es la situación de la jerarquía lingüística en esta comunidad y 

en otras: el prestigio del miskitu, y la desvaloración consecuente del tuahka, no 

solamente frente al miskitu, sino también frente al panamahka.  Además, esta última 

subordinación ha sido reforzada hasta la fecha por el PEBI. 

 

Parece que los padres de familia están viendo la situación de la recuperación de la 

lengua como responsabilidad de las instituciones que trabajan la cuestión, como el 

Ministerio de Educación, el PEBI, URACCAN, y las organizaciones comunales. Esto 

puede ser porque los padres de familia, como observamos arriba, interpretan la idea de 

“enseñar” como algo parecido al proceso de enseñanza de la lengua en la escuela, y no 

como parte de la comunicación normal familiar.. Sin embargo, si no existe un trabajo 

coordinado entre las instituciones y la comunidad, por ejemplo, entre escuela y familia, 

no será posible la revitalización de la lengua tuahka. 

 

Haciendo una reflexión de la situación en que se desarrollan los cambios lingüísticos en 

la comunidad sumu-mayangna de Wasakín, se debe tomar en consideración como 

punto de partida una acción directa de los padres y madres de familia, iniciando el 

aprendizaje de la lengua desde adentro del hogar, con sus hijos, para luego discursar y 

abordar la problemática en la comunidad. Pero también es de suma importancia que se 

desarrollen actividades  de concientización-divulgación acerca de cóomo rescatar la 

lengua, proporcionarles conocimientos básicos sin culparles por todo. 

 

Pero aquí tenemos que tener en cuenta ciertas creencias de la comunidad, que pueden 

obstaculizar o disminuir el esfuerzo por parte de las madres y los padres de familia para 



 88 

mantener la transmisión de la lengua de generación en generación. Me refiero aquí al 

llamado ‘mito genético’ que prevalece en la comunidad de Wasakín, y en otras 

comunidades donde hemos hecho el trabajo de investigación del BRITAC, muy 

arraigado a las creencias en cuanto a la identidad y el aprendizaje de la lengua en la 

edad juvenil y durante la etapa inicial de la vida del niño y la niña. 

 

Por lo tanto, de acuerdo a los resultados de esta investigación, se ve un panorama  

bastante complejo en la comunidad de Wasakín, y por ende respecto al rescate de la 

lengua. En tales circunstancias no es nada sencillo y es más que probable seguro que 

este fenómeno debe de suceder en otras comunidades sumu-mayangna, tanto tuahka 

como panamahka, que están atravesando problemas parecidas de desplazamiento de 

la lengua originaria. 

 

Ya que el tema de este estudio es ‘identidad y cambio lingüístico’ ahora es necesario 

examinar las implicaciones para la identidad del proceso de desplazamiento del tuahka 

por el miskitu en Wasakín que se ha examinado aquí.  

 

Como vimos en el capítulo sobre el marco teórico, en los últimos años, el tema de la 

identidad  se ha debatido mucho en las ciencias sociales. Este debate responde a los 

efectos producidos en grupos étnicos por el contacto interétnico, que ha dado origen a 

un sin número de situaciones y procesos de transculturación, a como lo llama Gurdián 

(2001). 

 

En el contexto de comunidades sumu-mayangna como Wasakín, este estudio 

etnográfico refleja los cambios que esta comunidad ha experimentado en cuanto a sus 

relaciones con los miskitu, cambios que se han acelerado en los últimos cincuarenta 

años, desde que se aumentó este contacto a raíz de las actividades mineras en la zona.  

También refleja las complejas consecuencias lingüísticas de estos cambios. 

 



 89 

En cuanto a los efectos de estos cambios en su identidad étnica, vale examinarlos 

desde las dos perspectivas teóricas sobre la identidad que examiné en el marco teórico: 

Lla constructivista y la esencialista. 

 

Por un lado se podría interpretar como algo perfectamente natural que los comunitarios 

de Wasakín vayan construyéndose una identidad más amplia y flexible como respuesta 

a las presiones y oportunidades que han experimentado, y que utilicen diferentes 

lenguas para expresar las identidades de varias diferentes facetas de esta identidady 

que en respuesta a las presiones y oportunidades que han experimentado van 

construyéndose una identidad más amplia y flexible.   

 

Podemos decir, que con mucha naturalidad van expresando diferentes aspectos de esta 

identidad  según las circunstancias, y que por lo tanto algunos pueden identificarse 

como más sumu tuahka, o más Mmiskitu. Sin embargo se observa una preferencia por 

inclinación más hacia el miskitu como preferencia., en la mayoría de los comunitarios.   

 

Normalmente cuando no se les cuestiona sobre su identidad todo transcurre 

naturalmente, bajo una naturalidad.  Todo con relación a la flexibilidad de la identidad 

que experimentan. , eEste seria una la interpretación constructivista de su 

comportamientoque examinamos.    

 

Por otro lado, el mismo comportamiento se podría interpretar bajo la perspectiva 

esencialistaun principio constructivista, como la que parecen tomar los panamahkas. 

Como ya examiné  los sumu tuahka de la comunidad de Wasakín,  son objeto de 

fuertes criticas y burla por parte de los panamahkas, por el hecho de considerar que se 

están volviendo más miskitu, por que se supone que, hablando más el miskitu, ‘son’ 

más miskitu.  A los panamahkas, eso les hace pensar que los tuahkas están perdiendo 

la identidad con la lengua, y su identidad ya que, los panamahkas consideran, que si se 

pierde la lengua, también se pierde la identidad.   



 90 

 

Eso nos indica, que los panamahkas adoptan ciertas interpretaciones de la perspectiva 

esencialista, y por ello consideran que sus práacticas culturales y lingüísticas son más 

auténticamente mayangna en comparación con los tuahka. Es probable justificar, que la 

actitud de los panamahkas sea como una manera de darse más valor o prestigio frente 

a los tuahkas. Esta actitud esencialista  de los panamahkas, empieza a crearles ciertas 

dudas  a los tuahkas sobre la autenticidad de su identidad étnica, les hace  sentirse 

confundidos en cuanto a la etnia al cual pertenecen, porque desde esta perspectiva 

tienen que escoger ‘digitalmente’ (Eriksen 1996), ser o esto o aquello, cuando como 

vimos, en la práctica manifiestan una identidad más mixta.] 

 

Aunque pPor otro lado, queda claro que los sumu-mayangna Ttuahkas de Wasakín, en 

medio de todas  las tendencias y presiones de cambio que viven, quieren continuar 

siendo sumu-mayangna. Esto está posiblemente motivado, como vimos, por varios 

intereses dentro de los cuales sobresalen, tener acceso a un empleo y  a una beca.  

 

Además, si analizamos la perspectiva esencialista sobre la  identidad, esto  afecta en 

gran parte a los sumu tuahkas de la comunidad de Wasakín. Por un lado, les crea 

dificultad frente a los demás, pero por otro lado necesitan hacer uso del mismo, cuando 

se trata de reclamare os de derechos en el marco de las reivindicaciones históricas, 

como la tenencia de la tierra. Entonces  y cuando es necesario sienten la necesidad  

reafirmar su identidad histórica como sumu-mayangna como parte de la construcción de 

la una ‘nación’ mayangna, basada en como un concepto de unidad étnica grupal.  

Puede ser que el su entusiasmo público por rescatar su lengua también sea una 

expresión de este discurso esencialista, que se pierde al resumirse la vida y la 

expresión en la práctica de sus identidades más mixtas, o múltiples.  

 

Finalmente, pues, en la situación de los sumu tuahka de Wasakín, nos encontramos 

frente a un dilema, con relación al discurso y  las prácticas diarias. Por lo tanto aún no 



 91 

se puede llegar a una conclusión de la realidad exacta del fenómeno de la identidad y 

los cambios de la lengua en la comunidad de Wasakín, por lo cual será necesario otro 

tipo de investigación más minuciosa y con más tiempo. 

 

 

IV. CONCLUSIONES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 92 

1. Evaluación de: franqueza, flexibilidad, explicación, proceso de la investigación, 
comunicabilidad, reflexivilidad. 

 

Durante el proceso de una  mi investigación es tuve cierta confianza por el hecho de 

haberme considerado afortunado de realizarla  mi investigación en una comunidad 

sumu-mayangna tuahka de Wasakín, por muchas razones. , pPrimero porque he 

establecido ciertas relaciones de amistad y trabajo con muchas gente de la comunidad, 

porque el hablar hablaba la lengua sumu mayangna, porque me daba el tener mucho 

tiempo de para visitar la comunidad, apoyarlos y participar con los jóvenes en 

encuentros deportivos. Esto me hacia sentirme que tenia mucha garantía de conseguir 

la información que yo necesitaba.   

 

En mi mente, pues, pensaba que no encontraría ciertos obstáculos para la 

investigación. 

 

Además, por que considerabae que el tema de mi investigación era de suma 

importancia para las y los comunitarios, y eso resultó ser cierto.  Sin embargo, aunque 

la verdad era que si, pero de repente estando en la practica me di cueanta que algunas 

de mis tener ciertas nociones preconcebidas no siempre resultaban a como uno sme lo 

imaginaba. 

 

Para mMi trabajo de campo esto fue una gran experiencia por que me encontré con 

otras realidades culturales y lingüísticas en la comunidad que de momento me hicieron 

sentirme sentí algo frustrado, por que las cosas no eran tal a como me imaginaba de 

fáciles,. Por ejemplo, me di cuenta de que a pesar de que mi tema era de importancia 

para los entrevistados, ellos tenían habían ciertas resistencia en abrirse y contarme lo 

que pasaba, por mucho que , por lo que mas intentarae al inicio de dar las 

informaciones necesarias del por quée y para quée estaba haciendo esta investigación, 

y lo por lo que mas lo relacionarae con mi trabajo institucional en cuanto el rescate de la 

lengua en peligro de extinción, siempre habían ciertos celos de poder contarme sobre lo que yo preguntaba. 



 93 

 

Así pude Pude experimentar dos cosas, que para el normalmente como investigador de 

su propia cultura la confianza puede llegar a ser una podemos caer en la trampa. , la 

confianza.   Por ejemplo, con respecto a mi percepción que todos hablábamos el sumu, 

Yo pensaba que el hecho de haber tenido mucho tiempo de visitar la comunidad, tener 

muchas amistadas eso seria fácil para mi tener acceso a la información, sin embargo 

mme di cuenta de que cuando yo conversaba con las personas de temas que no venían 

al caso , de cualquier otra cosa, me platicaban muy contentos, hasta me hacían bromas 

y nos reíamos.  pPero cuando empecé a abordar la temática de la investigación, me di 

cuenta que la gente empezaban a cuestionar , que por quée yo siendo un panamahka, 

hablante de otra variante, lengua hacíia ese trabajo de investigar la pérdida de el por 

que se estaba perdiendo la variante lengua tuahka, ya que decían que nosotros los 

panamahkas éramos los causantes de que el tuahka dse perdiera, ya que al 

imponérseles se les estaba imponiendo la variante panamahka a través de la escuela, 

se les cerraba la oportunidad a los tuahkas. 

 

Aunque yo no me sentía culpable por las acusaciones por que no trabajaba para la 

institución que ellos acusan trataba de explicarles y aclararles máas acerca del trabajo, 

entonces accedía a brindarles información.  Por otro lado, desde un inicio como parte 

de la ética de un investigador quería evitar en todo momento imponer  mi propia 

perspectiva 

 

Además, como mencioné en la introducción a esta tesis, Aaunque yo era sumu 

mayangna, pero no sumu tuahka, esto también marcaba ciertas diferencias, el no vivir 

en la comunidad, el trabajar en una institución.  tTodo eso les hacían a los comunitarios 

verme diferente a ellos y no a como yo los veía a ellos como miembro de un solo grupo 

sumu-mayangna desde un inicio como parte de la ética de un investigador evite en todo momento de imponer  mi propia perspectiva. 

 



 94 

También encontré que el ‘hablar la misma lengua’ no era tan sencillo como había 

imaginado.  Cuando elaboré las preguntas de los instrumentos que estaba utilizando, lo 

hice en español. Sin embargo cuando traducía las preguntas al sumu, lo hacía a la 

variante panamahka. Esto hasta cierto momento me complicaba un poco el proceso, 

por el hecho que en la lengua sumu mayangna no existen ciertos términos técnicos 

como en el español, y mucho menos en la variante tuahka por que casi no se usa en la 

escritura de documentos y otros trabajos.  Es más, aunque yo hablaba el sumu algunos 

entendían poco panamahka. Esto me obligaba a hacer uso de las formas de 

comunicación no verbal, de los gestos, movimientos corporales para que me 

entendieran bien las preguntas que les hacia.  Es por eso que en algunos casos me 

tocaba repetir hasta dos veces la pregunta.  

 

Aunque con aAlgunos con quien platicáabaamos sobre el temas del momento 

empezaban a contarme ciertas anécdotas de algo que pasóo saliendo fuera del tema.   

sSin embargo trate siempre de conducir la entrevista tratando de lograr lo que me 

proponía en cada entrevista, encontrar los resultados que esperaba, no los paraba a los 

entrevistados, sino que pero me encauzsaba en ser máas flexible escuchándolos, pero 

también  siempre tratando de continuar con el tema de la investigación,.   sSentía que la 

primera experiencia con el primer entrevistaddo me permitió tener mayores elementos  

y tópicos que me permitía enriquecer las preguntas  en la próxima entrevista, lo que 

esto me permitía conseguir mayor información. 

 

Cuando elabore las preguntas del instrumentos que estaba utilizando, lo hice en 

español, sin embargo yo traducía las preguntas al sumu pero de la variante panamahka 

y esto hasta cierto momento se me complicaba un poco el proceso, por el hecho que en 

la lengua sumu mayangna no existe ciertos términos técnicos como en el español, 

mucho menos en la variante tuahka por que casi no se usa en las escritura de documento y otros trabajos, aunque hablaba el sumu algunos entendían un poco panamahka, esto me obligaba a hacer uso las formas de comunicación no verbal, de los gestos, movimientos corporales para que me entendieran bien las preguntas que les hacia, es por eso que en algunos casos me tocaba repetir hasta dos veces la pregunta.  

que pensaba que son eran experiencias que los superaba rápidamente, por lo tanto de 



 95 

momento una vesz que terminaba una entrevista hacia un autorreflexión y me decía en 

quée fallée, queé me hizo falta, donde me excedí.  

 

A pesar de encontrarme con este tipo de situaciones, en mi mente estaba optimista por 

que pensaba que son eran experiencias que los superaba rápidamente, por lo tanto de 

momento una vesz que terminaba una entrevista hacia un autorreflexión y me decía en 

quée fallée, queé me hizo falta, donde me excedí.  

 

A pesar de eso sentía alivio por que yo sentía que al final estaba consiguiendo la 

información y los entrevistados al final entendían máas de la problemática, era como 

una situación de aprendizaje mutuo,. eEso me satisfacía que finalmente ambas partes 

estábamos encontrándonos con la verdad de la situación.    

Por que cCasi siempre después de la entrevista, de manera informal reflexionábamos 

del problema y me preguntaban coómo podíamos hacer para resolver ciertas dudas,. 

eEso me reconfortaba como investigador, por que también desde  mi parte como sumu- 

mayangna sentía que estaba contribuyendo a la causa de una comunidad sumu-

mayangna. 

 

 En fin sentía que ambos en nuestra conversación íbamos encontrando tópicos de 

interéeses comúunes, encontrando la realidad posiblemente oculta por no haberla 

investigado antesrla.  

 Por que a veces sucede algo, estáa un problema ,  pero si no lo investigamos  eso no 

dice nada, por tanto no podemos comprender el fenómeno por máas que estée cerca 

de uno, o sea parte de la vida cotidiana, si no podemos que no se pueda entender las 

partes que integran ese fenómeno.  y Esto es lo que viví como una grandiosa 

experiencia, por un lado la honestidad, la libertad de expresar libre, el respeto y por otro 

el ser objetivo durante del proceso de investigación, balance es imprescindible para la 

una investigación de este tipo.  

 



 96 

2. Evaluación de: preguntas de trabajo, objetivos e hipótesis de trabajo. 

 

Desde un inicio cuando tomée la decisión de seleccionar mi el tema para de mi 

investigación de tesis, sentí que era el momento de poner en practica algo por el cual 

durante mis jornadas laborarles y durante mis visitas de trabajos en las comunidades 

sumu-mayangna tuahka me inquietaba. Tenía , era una curiosidad de por poder 

investigar el por queé en las nueve comunidades sumu hablantes de la variante 

lingüística tuahka los niños y los mismos adultos que hablan el sumu, cuando están 

solos entre ellos estaban hablaban ndo solamente miskitu, y en otros casos 

practicamennteprácticamente la lengua de comunicación es era el miskitu.  

 

Es a partir de esas experiencia de visita y reflexión que siempre pensaba en una 

pregunta “¿“Cóomo la perdida de la lengua y los contactos con otros grupos étnicos 

afecta a la identidad de las comunidades sumu?”  Cuando iniciée la maestría yo ya 

estaba casi seguro de mi tema por la duda que me causaba y porque como miembro de 

la etnia, para mi era difícil de entender esa actitud por parte de los comunitarios. 

 

En mi mente pensaba tantas cosas, cada vezs que me ponía a pensar sobre esa 

situación y cada vezs que presenciaba esa situación con personas que yo sabia que 

hablaban el sumu, se me veníian muchas hipótesis al respecto,: ¿sSeríáa que el hecho 

de casarse o juntarse con los miskitu estaba ocasionando esta situación, es decir  los 

matrimonios mixtos,? ¿Sería que el contacto de estas comunidades con poblaciones  

miskitus durante la época de las compañías mineras explicase tuvo que ver por qué el 

cual se estaba perdiendo la lengua,?  ¿Sseríaá que la religión mMorava había influido 

en esto, y que por eso  que los sumu mayangna tuahka se avergonzaban de hablar la 

lengua? , Ttenia muchas interrogantes y por tanto es por eso que al inicio prácticamente mi pregunta 

antropológica la teníia casi definida. 

 



 97 

Sin embargo durante el desarrollo de la investigación, como a mediados del proceso , a 

raíz de resultados preliminares, me di cuenta que algunas de mis hipóotesis no estaban 

funcionando, que habían otros factores  que estaban incidiendo en la pérdida por que 

los comunitarios de su lengua tuahka, estuviesen perdiendo la lengua, factores 

históricos, movimientos migratorios, la movilidad de los comunitarios de entrada y salida 

de la comunidad, aunque síi las relaciones mixtas resultaban ser uno de los factores 

que si estaban influyendo en la perdida de la lengua, pero sólo uno entre varios. 

 

Esa experiencia, me sirvió para reflexionar que en una investigación antropológica, no 

siempre las hipótesis que uno se plantea  resultan ser la mas acertada ya que cuando 

empiezas a obtener ciertos resultados te das cuenta que tus hipótesis van cambiando  

pues en algunos casos es necesario modificarlasvarían, durante el proceso e inclusive 

al final de la investigación. De esta manera dando más pistas  para un trabajo de  

investigación más profundo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 98 

 

cultura estudiada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. Evaluación de: aportes de la investigación al conocimiento de la realidad y la 

cultura estudiada. 

 

Esta investigación es de carácter antropológicoa y con enfoque sociolingüísticao. Creo 

que , a través de la investigación aporta algunos hallazgos acerca del fenómeno del 

desplazamiento de la lengua en una comunidad determinada, Wasakín, de un grupo 

determinado, a la realidad de la cultura del pueblo sumu tuahka, ya que  los hallazgos 

acerca de los fenómenos del desplazamiento de la lengua, para mi tiene fuerte impacto  

ya que se trata de la primera investigación antropológica  y etnográfica sobre este tema 

con este grupo. También la cual aporta a la antropología el un estudio denso acerca de 

la relación compleja entre de la identidad y de la lengua, y constituye  como un primer 

paso en la exploración de esta de examinar las relacionrelación, y una base sobre la 

cual se podría seguir investigando el asunto.es complejas que se dan entre la identidad 

y la lengua de un determinado grupo 

 

Así también a través de esta investigación contribuye un estudio de caso a la 

exploración de se trata de explorar las tendencias y cambios entre la relación que existe 

con la identidad y la lengua, tema muy debatido en la sociolingüística. Aquí Fenómeno que se ha 

estudio este fenómeno desde la propia comunidad que actualmente pasa por un 



 99 

proceso de desplazamiento de la lengua y cambios de identidades múltiples. Siendo este un primer 

paso en la investigación etnográfica con enfoque sociolingüística, a manera de  

seguimiento a esta investigación seria interesante observar mas detenidamente  el 

comportamiento lingüístico  sobre todo en cuanto a los cambios de código para 

comprender mejor la relación entre el discurso y el comportamiento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 100 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografía.Archer, David y Cottingham, Sara (1996) The REFLECT Mother 

Manual: A new approach to adult literacy. Regenerated Freirian Literacy through 

Empowering Community Techniques. Londres: ActionAid. 

Libro-manual 

 

Cardoso de Oliveira, ? (1992), ‘Un concepto antropológico de la identidad’, En: Cardoso 

de Oliveira (1992) Etnicidad y estructura social. México: CIESAS, Capítulo 2, pp. 43-61.   

= Capítulo de un libro del mismo autor 

 

Erantz, Martín y Frank, Eloy (comp.) (2001)  Historia oral del pueblo mayangna. 

Managua: FOREIBCA/IPILC/URACCAN. 

=Compilación 

 

Ferguson, C. (1959). “Diglossia”. Word 15, 325-40.  

 

Fishman, Joshua A (1991) 

 

Gurdián, Galio (2001) Mito y memoria en la construcción de la fisonomía de la 

comunidad de Alamikangban. Disertación Doctoral sin publicar, Universidad de Tejas, 

Austin. 

= Disertación no publicada 



 101 

 

Hale, Ken (1991) El Ulwa, Sumu Meridional: ¿Un idioma distinto? Wani 11: 27-50. 

 

Hale, Ken y Elena Benedicto (2004) Sumos, mayangnas, tuahka, panamahka, ulwa? 

Lengua e identidad étnica, Wani 38: 6-24. 

 

Hurtado de Mendoza, Luis (2002) Identidad cultural mayangna en Nicaragua 

(Presentación por el autor de su libro del mismo título), Wani 30: 60-66 

Ismael  Neddy y Dolores Alberto (2004) El poder tradicional del sindiku sumu en las 

comunidades de Wasakín y Fenicia del rio Bambana en el municipio de Rosita 1940-

2002. 

 

Jamieson, Mark (2001) Miskito, sumo y tungla: Variación lingüística e identidad étnica, 

Wani 27, pp 6-12. 

= Artículos 

 

Le Page, Robert B (1993) ‘Conflicts of metaphor in the discussion of language and race’ 

[Un conflicto de metáforas en la discusión de lengua y raza] en Ernst Håkon Jahr 

(comp.) Language Conflict and Language Planning, Berlin/New York: Mouton de 

Gruyter, pp. 143-164. 

 

Modood, Tariq (2000) Anti-essentialism, multiculturalism, and the ‘recognition’ of 

religious groups [Anti-esencialismo, multiculturalismo, y el ‘reconocimiento’ de los 

grupos religiosos], en Kymlicka, Will y Norman Wayne (comp) Citizenship in Diverse 

Societies [La ciudadanía en las sociedades (étnicamente) diversas] Oxford: Oxford 

University Press, 2000, pp. 175-195.  [Primera sección sobre anti-esencialismo 

traducida al español por Jane Freeland] 

Traducción libre y no publicada)no oficial de artículo 

 

Norwood, Susan (1993) El sumu, lengua oprimida, Wani 14: 53-64. 



 102 

 

 

Offen, Karl (1997) Interpreting the Mayangna past: the view from Wasakin, Northeastern 

Nicaragua. [Interpretando el pasado mayangna: la vista desde Wasakin, en el noreste 

de Nicaragua].  Ponencia presentada en el 93 Congreso Anual de la Asociación de 

Geógrafos Americanos, Fort Worth, Texas. [Traducción libre de la segunda sección por 

J Freeland].= Ponencia. 

 

 

Pezzi Pablo Juan, Chávez Gardenia y Minda Pablo (1996) Identidades en construcción. 

Quito Ecuador: Ediciones Abya-Yala 

 

 

Von Houwald, Götz (2003 [1990]) Mayangna: Apuntes sobre la historia de los indígenas 

sumu en Centroamérica. Contribuciones a la etnología centroamericana. Managua: 

Fundación Vida. (Traducción del la edición en alemán, Museo de Etnología de 

Hamburgo, Vol XIX, 1990. = Libro 

Wade, Peter (2000) Raza y etnicidad en Latinoamérica. Quito, Ecuador: 

Ediciones Abya-Yala. [Traducción de Wade, Meter (1997) Race and Ethnicity 

in Latin America. Londres/Chicago: Pluto Press.= Libros. 

Eloy:  Esta bibliografía no está completa.  He indicado en amarillo las obras que faltan.  

Para ayudarte un poco he repasado todo el documento, buscando el símbolo (.  De este 

modo he localizado, creo, todas las referencias bibliográficas.  Algunas obras las he 

añadido yo, por tenerlas a mano, sobre todo las mías propias.  Otras referencias son 

obras que tu tienes en la oficina y yo no.  La bibliografía que yo te dí fue una muestra de 

cómo hacerlo – por eso las identificaciones de tipos de obra.  Estas no deberán entrar 

en la bibliografía final – son para ayudarte a identificar los diferentes formatos de las 

obras.   Puedes ir completándola mientras esperes el resto de mis comentarios – te 

advierto que es un trabajo lento que requiere paciencia – por eso te lo envío de 



 103 

avanzada… Observa que cuando hay varias referencias por el / mismo/a autor/a se pone el nombre la primera vez, y solo una línea para las siguientes referencias. 

 

V.  BIBLIOGRAFÍA 

 

Alzate Álvarez Dolores Maria (2001). Informe de la Segunda Salida de Campo. 

Programa de Reforzamiento de las autoridades comunitarias en la Costa Atlántica de 

Nicaragua. Municipio de Bonanza y comunidades Mayangnas, RAAN. Managua – 

Managua.  

 

Archer, David y Cottingham, Sara (1996) The REFLECT Mother Manual: A new  

approach to adult literacy. Regenerated Freirian Literacy through Empowering 

Community Techniques. Londres: ActionAid. 

 

Bronislaw Malinowski (1884-1942) citado en citado en  Álvarez Dolores Ma. Y Grumberg 

Jorge 2004, Propedéutico MAS, URACCAN Bilwi R.A.A.N. 

_____ (2006) ???  No sé a qué se puede referir esto. No puedes haber ningún artículo 

mío salido este año. 

 

Bell, Charles Napier (1862). Citado en Von Houwald, Götz (1984) (2003 [1990]) 

Mayangna: Apuntes sobre la historia de los indígenas sumu en Centroamérica. 

Contribuciones a la etnología centroamericana. Managua: Fundación Vida. (Traducción 

del la edición en alemán, Museo de Etnología de Hamburgo, Vol XIX, 1990. = Libro. 

 

Cardoso de Oliveira,  (1992), ‘Un concepto antropológico de la identidad’, En: Cardoso 

de Oliveira (1992) Etnicidad y estructura social. México: CIESAS, Capítulo 2, pp. 43-61.   

 

Conzemius (1932)  citado en Von Houwald, Götz (1984) (2003 [1990]) Mayangna: 

Apuntes sobre la historia de los indígenas sumu en Centroamérica. Contribuciones a la 

Con formato: Sin Resaltar



 104 

etnología centroamericana. Managua: Fundación Vida. (Traducción del la edición en 

alemán, Museo de Etnología de Hamburgo, Vol XIX, 1990. = Libro 

 

Dolores Green, Ronas (1985) 

------- (1987) 

 

-------  (1993)  

 

------- (2004) Autobiografía de un pequeño gigante, Wani 39: 6-24. 

 

Erantz, Martín y Frank, Eloy (comp.) (2001)  Historia oral del pueblo mayangna. 

Managua: FOREIBCA/IPILC/URACCAN. 

 

Eriksen, Tomas (1996) Ethnicity and Nationalism: Anthropological Perspectives.  

London: Pluto Press. 

 

Ferguson, C. (1959). “Diglossia”. Word 15, 325-40.  

 

Fishman, Joshua A (1991) Reversing Language Shift: Theoretical and Empirical 

Foundations of Assistance to Threatened Languages. Clevedon, Avon: Multilingual 

Matters. 

 

------- (1997) 

 

Freeland, Jane (2003) Materiales de Apoyo para la Formación Docente en Educación 

Intercultural. Tomo 2: Lengua. Managua: IPILC-URACCAN/ Ibis-Kepa-Terra Nuova. 

 

Con formato: Español (Nicaragua)



 105 

------- (2004) La educación intercultural-bilingüe y su relación con las practices 

interétnicas, Wani 39: 25-44. 

 

Geertz Clifford (1973) citado en  Alvarez Dolores Ma. Y Grumberg Jorge 2004, 

Propedeutico MAS,URACCAN Bilwi R.A.A.N. 

_____ (2006) ???  No sé a qué se puede referir esto. No puedes haber ningún artículo 
mío salido este año. 

 

Gómez Sáurez, Agueda (2003). Movilización Política Indígena en las Selvas 

Latinoamericanas. Los tawahka de la Mosquitia Centroamericana. Editorial Plaza y 

Valdés S.A. de C.V. México.  

 

Green, Thomas (1996)  Perspectivas demográficas e históricas del idioma y el pueblo 

ulwa, Wani 20: 22-37. 

 

------- (1997) Neologismo en el idioma ulwa (Sumu meridional), Wani 21: 41-43. 

 

Gumperz, John (1982) Discursive Strategies [Estrategias discursivas] . Cambridge: 

Cambridge University Press. 

 

Gurdián, Galio (2001) Mito y memoria en la construcción de la fisonomía de la 

comunidad de Alamikangban. Disertación Doctoral sin publicar, Universidad de Tejas, 

Austin. 

 

Hale, Ken (1991) El Ulwa, Sumu Meridional: ¿Un idioma distinto? Wani 11: 27-50. 

 

Hale, Ken y Elena Benedicto (2004) Sumos, mayangnas, tuahka, panamahka, ulwa? 

Lengua e identidad étnica, Wani 38: 6-24. 



 106 

 

Hurtado de Mendoza, Luis (2000) Identidad cultural mayangna en Nicaragua. Managua: 

Sociedad & Ambiente.  

(Presentación por el autor de su libro del mismo título), Wani 30: 60-66. 

 

Ismael, Neddy y Dolores, Alberto (2004) El poder tradicional del sindiku sumu en las 

comunidades de Wasakín y Fenicia del rio Bambana en el municipio de Rosita 1940-

2002. URACCAN: Tesis de Licenciatura. 

 

Jamieson, Mark (2001) Miskito, sumo y tungla: Variación lingüística e identidad étnica, 

Wani 27, pp 6-12. 

 

Lehmann (1910)  citado en Von Houwald, Götz (1984)  

_____ (2003 [1990]) Mayangna: Apuntes sobre la historia de los indígenas sumu en 

Centroamérica. Contribuciones a la etnología centroamericana. Managua: Fundación 

Vida. (Traducción del la edición en alemán, Museo de Etnología de Hamburgo, Vol XIX, 

1990. = Libro 

 

------- (1920)  

 

------- (1923) 

 

Le Page, Robert B (1993) ‘Conflicts of metaphor in the discussion of language and race’ 

[Un conflicto de metáforas en la discusión de lengua y raza] en Ernst Håkon Jahr 

(comp.) Language Conflict and Language Planning, Berlin/New York: Mouton de 

Gruyter, pp. 143-164. 

 

Con formato: Sin Resaltar



 107 

Little, Paul (2000). Citado en Pezzi Pablo Juan, Chávez Gardenia y Minda Pablo (1996) 

Identidades en construcción. Quito Ecuador. Ediciones Abya Yala.  

 

Modood, Tariq (2000) Anti-essentialism, multiculturalism, and the ‘recognition’ of 

religious groups [Anti-esencialismo, multiculturalismo, y el ‘reconocimiento’ de los 

grupos religiosos], en Kymlicka, Will y Norman Wayne (comp) Citizenship in Diverse 

Societies [La ciudadanía en las sociedades (étnicamente) diversas] Oxford: Oxford 

University Press, 2000, pp. 175-195.  [Primera sección sobre anti-esencialismo 

traducida al español por Jane Freeland] 

Norwood, Susan (1985) Bilingüismo en la Costa Atlántica ¿De dónde vino y adónde va? 

Wani 2-3: 14-26. 

 

------- (1993) El sumu, lengua oprimida, Wani 14: 53-64. 

Nu 

Offen, Karl (1997) Interpreting the Mayangna past: the view from Wasakin, Northeastern 

Nicaragua. [Interpretando el pasado mayangna: la vista desde Wasakin, en el noreste 

de Nicaragua].  Ponencia presentada en el 93 Congreso Anual de la Asociación de 

Geógrafos Americanos, Fort Worth, Texas. [Traducción libre de la segunda sección por 

J Freeland].. 

 

Rizo, Mario (2003) Materiales de Apoyo para la Formación Docente en Educación 

Intercultural. Tomo 1: Cultura. Managua: IPILC-URACCAN/ Ibis-Kepa-Terra Nuova. 

 

Smutko, Fr Gregorio (1996)  La Presencia Capuchina entre los Miskitos 1915-1995.  

Cartago: Imprenta A.G. Covao. 

 



 108 

Taylor B. Edward (1917). Citado Ember R. Carol, Ember Melvin (1997). Antropología 

Cultural. PRENTICE HALL, Madrid. 8ª edición. Documento MAS – URACCAN (2004-

2006). 

 

Von Houwald, Götz (1984)  

 

------- (2003 [1990]) Mayangna: Apuntes sobre la historia de los indígenas sumu en 

Centroamérica. Contribuciones a la etnología centroamericana. Managua: Fundación 

Vida. (Traducción del la edición en alemán, Museo de Etnología de Hamburgo, Vol XIX, 

1990. = Libro. 

 

Wade, Peter (2000) Raza y etnicidad en Latinoamérica. Quito, Ecuador: Ediciones 

Abya-Yala. [Traducción de Wade, Peter (1997) Race and Ethnicity in Latin America. 

Londres/Chicago: Pluto Press]. 

 

Wilson F. John (1990). Obra Morava en Nicaragua, Trasfondo y Breve Historia. Editorial 
UNION CARDOZA y CIA LTDA. Managua – Nicaragua. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Con formato: Fuente: Arial

Con formato: Fuente: Arial, Español (España)



 109 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VI. LISTA DE INFORMANTESLista de informante 

 



 110 

Eloy Juwith Camilo: Es sumu mayangna panamahka,  tiene la edad de 50 añnos, 

reside en la comunidad de Dibahil. , eEl criterio de selección fue por que es un líder 

religioso moravo, pastorea en la comunidad de Dibahil, se seleccioónó con el propósito 

de conocer el papel que desempeña la iglesia Morava en el rescate de la lengua sumu 

tuahka. 

 

Gloria Fendli: Es sumu tuahka, edad de 43 años, reside en la comunidad de Wasaki, 

es docente de primaria, labora para el programa de educación intercultural bilingüe 

Sumu-mayangna. Es fiel defensora de los derechos lingüísticos de los tuahkas. 

Actualmente es investigadora del equipo de la BRITAC y forma parte del equipo de 

lingüistas autóctonas mayangna. 

 

Lucien Colman  Smith: Sumu mayangna panamahka, tiene la edad 52 años, 

actualmente reside en la comunidad de Wasakín, esta como reverendo de la iglesia 

mMorava. El criterio de Se le seleccioónó fue por varias consideraciones: y por el papel 

que desempeña como líder religioso en la comunidad donde se estabaa llevando a 

acabo esta investigación,; también por que ha sido líder dentro de organizaciones 

locales indígenas mayangnas,; es egresado de la carrera de Educación iIntercultural 

bBilingüe, reverendo moravo en una comunidad sumu tuahka, donde la variante 

lingüística es diferente a de la que eél habla.  

 

Maidela Penn: Madre de familia, tiene la edad de  47 anos, es de origen sumu 

mayangna tuahka, habla la variante lingüística tuahka, reside en la comunidad de 

Wasakín. Se seleccionóo por ser mujer, madre, defensora de los derechos lingüísticos 

del pueblo tuahka. 

 

Marlene Nicasio: Sumu mayangna tuahka, edad 38 años, residente en la comunidad 

de Dibahil antes conocidao como Fruta de pan. Es trilingüe, habla español, miskitu y ya 

grande aprendió ha hablar la lengua sumu, pero panamahka. El criterio de selección fue 

Con formato: Fuente: Negrita



 111 

se debe por que es una líder, es la  juez de la comunidad y como madre conocer el 

proceso de transmisión de la lengua  sumu tuahka. De abuelos negros de Gran Caimán, 

teniendo características y rasgos de negros se identificann máas como sumu. 

 

Melado Ismael: Es miskitu.  lLlegóo a la edad de los 22 anos a la comunidad de 

Wasakín, hoy se identifica como miskitu pero también dice sentirse sumu tuahka por 

muchos añnos de vivir en la comunidad de Wasakín, actualmente tiene 89 anos de 

edad, trabajóo para la empresa minera como ayudante del maquinista de los barcos 

que trasladaban  maquinarias para la empresa minera de Bonanza. Se casóo con una 

mujer Ssumu-mayangna Ttuahka. Dice conocer mucho de la vida de la comunidad de 

Wasakín. En tiende lel sumu tuahka pero no lo habla.  

 

Olga Ismael Jonson. Madre de familia, edad 53 años, reside en la comunidad de 

Wasakín, se identifica como sumu tuahka. , eEl criterio de selección fue por que es hija 

de pareja mixta,s  su padre miskitu y su madre sumu tuahka, casada con un miskitu, su 

esposo habla la lengua sumu tuahka y es una de las defensoras de la lengua sumu 

tuahka., 

 

Zacarías Angulo: Padre de familia, Miembro del consejo de ancianos de la comunidad 

de Dibahil, perteneciente al grupo étnico sumu mayangna de la variante tuahka, tiene la 

edad de 87 anos, vive en la comunidad sumu de Dibahil. Se seleccionóo por que es un 

defensor de la lengua sumu tuahka y por la experiencia de liderazgo que ha 

desempeñado por muchos añnos en la comunidad y dentro de la organización nacional 

de las comunidades sumu mayangna en Nicaragua, SUKAWALA. 

 

 

 

 

 Con formato: Fuente: Negrita



 112 

VII.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LLISTA DE TECNICAS APLICADAS  

 

Para hacer posible el trabajo de investigación fue precisoprecisa la aplicación de las 

varias diferentes técnicas de investigación de campo, dada la característica de tema de 

investigación.  sSe requería de utilizar inclusive algunas técnicas nuevas de mapeo no 

previstas durante la planificación del trabajo de campo, mucho menos en lel cuadro de 

congruencia que se elaboró. Estas han o, el cual ha sido muy valiosaso en la 

recopilación de datos demográficos y de movimientos de por parte de los comunitarios 

sumu tuahka hacia comunidades miskitas y su incidencia en la lengua y la identidad. 

 

 Observaciones de eventos: (4) Para conocer máas de cerca  la situación de 

uso de la lengua en la comunidad y en los diferentes eventos dentro de la 

comunidad, fue muy útil la observación de los eventos. Para lo cual se realizaron 

cuatro observaciones de eventos. Iglesia, (misa) Rreuniones comunales, juegos 

deportivos de los jóvenes y los niños, . Eencuentros informales  de los  jóvenes. 

 



 113 

 Entrevistas Ssemi-estructuradas: (6) Se aplicóo seis entrevistas semi-

estructuradas directas con los padres, madres, líderes religiosos y ancianos de la 

comunidad. 

 

 Historia de vida: (1) La aplicación de la historia de vida sóolo se trabajo con una 

persona, don Melado Ismael, un anciano de la comunidad. 

 

 Asambleas comunitarias: (3) Se realizo tres asambleas comunitarias dada la 

situación que al inicio de mi tesis me había propuesto trabajar con tres 

comunidades, y también en el marco del proyecto de investigación BRITAC 

donde era miembro del equipodada la situación que al inicio de mi tesis me había 

propuesto trabajar con tres comunidades.  sSin embargo a medida que fui 

delimitando mi trabajo decidí trabajar sóolo con Wasakín., también en el marco 

del proyecto de investigación BRITAC donde era miembro del equipo.  

 

 Realice tres visitas de permanencia  en el campo: La primera experiencia de 

vivir cultura la realice en la comunidad de Dibahil cuando inicio la maestría, 

diciembre 19 al 24 del año 2006 lo realice en la comunidad de Dibahil. Para el 

mes de Diciembre del 2005 estuve en Wasakín por una semana. La última 

experiencia de vivir cultura fue para el  día 7 del mes de enero del 2006 por una 

semana de permanencia viviendo en la misma comunidad. 

 

 Transcripciones y análisis de entrevistas: (6)  Para Llas entrevistas que 

realicée para el análisis y reflexión de los resultados era fue preciso hacer la 

trascripción y traducción del contenido ya que las preguntas al igual que la 

respuesta laso habían recopilado en la lengua sumu-mayangna tuahka y 

panamahka. Para un total de seis entrevistas. 

 



 114 

 Las asambleas comunitarias: Fueron transcritas y traducidas  por el equipo de 

trabajo de la BRITAC en la que también yo participaba como investigador. 

 

 Técnicas de empoderamiento comunitario, Mapas rReflect : (2) Esta es una 

técnica inventada para la llamada ‘análisis participativa rural’, nueva que 

recientemente se ha empezado a utilizar esta utilizando dentro de la modelos 

participativas de educación de adultos,. Permite  para captar datos demográficos 

y conocer  los movimientos frecuentes de entrada y salida de los comunitarios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 



 115 

VII. TRANSCRIPCION DE ENTREVISTAS 

 

GUIA DE ENTREVISTA  MAS, EN. 1. 

Entrevistador: Eloy Frank Gómez  

Entrevistada: Maidela Penn  

Madre de Familia  

Comunidad: Wasakín    

Edad: 47 años 

Fecha: 7 de enero del 2006  

 

Eloy Frank: Doña Maidela en este momento yo ando haciendo un trabajo que tiene que 

ver con la perdida de la lengua tuahka en las comunidades, en este caso wasakín. Lo 

que investigo es llegar a conocer mas a fondo cual es la causa de la perdida de la 

lengua, por que la gente esta hablando mas la lengua miskitu, que lengua hablan en los 

hogares. Usted como una madre tuahka que tiene años de vivir en la comunidad, que 

ha observado muchos acontecimientos ¿Qué piensa de todo esto? 

Maidela Penn: Esta bien vamos a platicar. 

 

E.F: Las personas que viven en esta comunidad de wasakín, todos son tuahkas o hay 

miskitu o de otro grupo étnico.  

M.P: Si te explico, hay miskitu pero no de río coco la mayoría son de los miskitu de 

estos lados que se casaron, entonces ya se quedan en esa comunidad, como el de la 

señora de Indalecio, el es de prinzubila, los hijos que tuvieron, solo hablan en Miskitu, 

los niños no hablan la lengua tuahka, en esta comunidad se están mezclando con otros 

hablantes, entonces creen que nunca van a poder hablar mayangna. Si, nosotros 

somos tuahkas pero no lo hablan, como te dije anteriormente, los tuahkas se casan con 

miskitu, entonces la pareja ya habla solo en miskitu en su casa y cuando tengan sus 

hijos, esos niños ya empiezan a hablar en miskitu, ya pierden su lengua sumu tuahka. 



 116 

Ya que usted quiere saber o anda entrevistando por nuestra lengua que se esta 

perdiendo, no se que le informaron las otras personas, no se cuantas horas vamos a 

perder el tiempo, pero yo quiero contarle algo que nos paso, una vez vino Camilo y la 

gente andaba alegre, entonces yo les pregunte que sucedía, una señora me dijo: vino 

Camilo y trajo algo para regalarle a la gente, como somos tan pobres y por la  gran 

necesidad que tenemos la gente fácil nos engaña. 

 

Por ese mismo problema no quiero perder mi tiempo. Yo soy una anciana, yo no 

conozco ni una letra, en mi tiempo la colegiatura costaba dos córdobas, por eso mi 

padre nos pedía que nosotras las mujeres no podíamos continuar con nuestros estudios 

y decía que las mujeres no hacían nada, siempre fracasan y por que era difícil pagar la 

colegiatura, por eso mi papá decidió sacarnos de clase y que solo los varones 

continuaran estudiando.   

 

Decía talvez hacen algo los varones y yo cuando miraba a mis amigas estudiando me 

daba ganas de estudiar, pero mi mamá me decía que no, por que mi papá ya no podía 

pagar la colegiatura, por tal razón hoy en día yo no conozco ni la letra “a”. Ahora con el 

surgimiento de la educación, ahora que en wasakín varias personas están estudiando 

tranquilos, algunos sueñan con ir a estudiar becados, a veces viene gente de la ciudad 

y ofrecen becas y les dan a los pobres alumnos a llevar tantos papeles, a veces hacen 

gastar dinero a uno y luego no hay resultados y me pregunto quien puede tener ese 

corazón noble para dar tanto dinero para cubrir los gastos del estudio, creo que ni 

Alemán puede dar esa gran cantidad de dinero, por eso no me gusta que me vengan a 

decirnos otras mentiras. 

 

Hasta gente de nuestra propia etnia vienen a engañarnos. Ahora que vienes tu aquí yo 

te pregunto ¿Qué andas haciendo o a que viniste?, por que yo soy una persona 

religiosa y casi no me gusta hablar tanto, a veces me da vergüenza pero en el nombre 

de nuestro Dios y con el temor a el yo trato a las personas con mucho respeto por que 



 117 

hasta en la Biblia nos habla de respeto, yo soy una mujer pobre y anciana y no puedo 

tratar mal a la gente.  

 

E.F: Mira, yo pienso que pueden haber razones, yo en varias ocasiones he conversado 

con tu esposo y he visto venir gente estudiada como nosotros con fin de conseguir 

firmas de los comunitarios a beneficio para la comunidad y van al pueblo a hacer otras 

cosas, yo por eso siempre me enfrento con ellos. El anciano Emilio sabe muy bien 

sobre el contenido por eso les dije a los comunitarios, el hombre que viene aquí, solo 

viene a engañar ¿De donde puede conseguir becas para tantos alumnos? Y ahora hay 

otra cosa, este trabajo que estamos haciendo es para saber ¿Por qué la lengua tuahka 

va desapareciendo?  

MP: Desde que yo era chiquita me acuerdo que mi padres siempre hablaban miskitu, de 

ves en cuando hablaban sumu tuahka pero lo hacían solo en la comunidad de wasakín, 

cuando hablaban lo hacían en vos baja, será por que les daba pena que los escucharan 

hablar, no se por que pasaba eso. Cuando yo me di cuenta casi se hablaba mas 

miskitu, aunque el tuahka también, será por eso que esta pasando todo esto.  

 

Un día  cuando estaba mas pequeña recuerdo que mi papa llevaba cosas a vender al 

mercado que habiten bambana, los tuahka llevaban bastante banano, pihibay, fruta de 

pan, coco carne pescado y otras cosas, recuerdo que en la casa  mis padres me 

hablaban en tuahka, pero cuando llegábamos cerca de un cañito que se llama pilawas, 

me decía mi papa, desde aquí no me hables en sumu delante de la gente, solamente 

en miskitu, no entendía el por que me decían tal cosa, es por eso un día le pregunte a 

mi papa y me dijo que, ellos tenían que hacer eso por que los miskitus se burlaban de 

ellos si los escuchaban hablar su, los remedaban, les ponían apodos, por eso además 

para vender las cosas solo tenían que hacerlo en miskitu, antes las cosas ser duro para 

los sumu.  

 



 118 

No es como ahora que es libre de hablar la lengua que uno quiere, nadie te dice nada. 

Pero antes no era así. Yo creo que por eso muchos tuahkas preferían enseñarles la 

lengua miskitu a sus hijos para que nadie se burlaran de ellos, por eso pienso que 

desde ese tiempo pasa este problema de la perdida de la lengua. 

 

Yo pienso que una de los problemas es el PEBI, en esa  oficina que esta en rosita, 

como tú sabes que todos los que trabajan allí son de etnia panamahka. Hay gente 

preparada de etnia tuahka pero no les dan espacios para que trabajen, por ejemplo: mi 

hijo sabe mucho de computadoras, bien puede trabajar allí, si puede alguien poner una 

oficina solo para los tuahkas eso seria buenísimo, por eso oigo decir que  un grupos de 

tuahkas están haciendo gestiones hasta al mismo gobierno le han pedido apoyo y 

ahora a partir de este dicen que van a instalar una oficina solo para la etnia tuahka y los 

panamahka que se trasladen a bonanza a trabajar. 

 

EF. ¿Qué han hecho para resolver este problema de la perdida de la lengua? 

MP: Muy poco se ha hecho, los tuahkas hemos tenido varios problemas con los 

panamahkas por que siempre han entrado proyectos y muchas oportunidades, pero  

muchos solo se ha preocupado por su familia, solo a los panamahka les da trabajo, por 

eso y por otros problemas  pero si no lo hacemos nosotros quien lo hará, yo pienso que 

lo que dice usted no esta mal, es cierto por que ahora muchos se aprovechan con los 

habitantes de la comunidad y en nombre de la comunidad, vienen y solo prometen pero 

no ayudan a resolver los problemas, solo nos usan.? 

 

EF.Su nombre completo por favor 

M.P: Maidela Penn. 

 

E.F: ¿Cuántos años tienen? 

M.P: 53 años. 

 



 119 

E.F: ¿Usted es originaria de Wasakín? 

M.P: Si, soy de aquí.  

 

E.F: En tu tiempo, ¿Cuántas personas habitaban en esta comunidad? 

M.P: Habitaban pocas personas, era solo monte. 

 

E.F: Pero estas personas de donde vinieron. Existía otro lugar.  

M.P: Antes algunos habitaban en un lugar llamado banakwas, mis abuelos así decían. 

 

E.F: Un lugar llamado Simikarah donde queda. 

M.P: No se exactamente, pero dicen que en ese lugar es donde hubo guerra entre la 

etnia ‘panamahka y la etnia tuahka. No se si ya has conversado con la esposa de don 

Melado, esa persona creo que tiene más información sobre este tema por que es una 

mujer de varios años. 

 

E.F: Usted que se siente cuando otra  persona le dice Sumu,  que piensa. 

M.P: Yo me considero tuahka, la gente va a decir o pensar mal pero nosotros somos 

dueños de ese idioma ¿Por qué vamos a pensar mal? Y ahora los niños miran en clase 

las asignaturas en panamahka y la gente se siente mal por eso hasta yo me sentí mal, 

estoy arrepentida, que Dios me perdone, pero yo quisiera que los docentes también 

impartieran el idioma tuahka, por que quiero que nuestros hijos que están naciendo 

dominen bien el idioma tuahka. Muchos estudiantes de la etnia tuahka no dominan su 

lengua, pero si hablan el panamahka, por mi parte eso no lo veo bien. Una vez fui a 

waspam y me decía la gente, verdad que el sumu tiene un gran territorio y yo les 

conteste que si tiene un gran territorio, la palabra waspam es de origen sumu y ustedes 

no la pronuncian bien. La palabra bilwi también es de origen sumu y ellos solo me 

escuchaban y me preguntaban: habla sumu, yo les contestaba que sí. Algunas 

personas no usan su propio idioma, se ponen a hablar idiomas de otras personas, eso 

no lo veo bien. 



 120 

 

E.F: Aquí en wasakín ¿Cuál idioma hablan más? 

M.P: Aquí hablan el sumu también una parte en tuahka pero la mayor parte habla en 

miskitu. 

 

E.F: ¿Qué idioma usas cuando hablas con otras mujeres? 

M.P: Yo se cuando es mayangna hablo en mayangna y cuando no habla hablo en 

miskitu. 

 

E.F: Dicen que en los años 80 la gente hablaba más el tuahka, eso es cierto. 

M.P: Hablan el tuahka pero también el miskitu, luego algunos se casaron con miskitu, 

fue allí donde le dio mas uso al miskitu, los adultos todos hablamos tuahka pero los que 

están creciendo no lo hablan. 

 

E.F: Usted piensa que el poco uso de la lengua tuahka es a causa de la unión entre un 

miskitu y una mujer tuahka y viceversa. 

M.P: Si creo que se da mas por eso, yo recuerdo que en la comunidad los miskitus 

venían y salían, pero habían otra cosa que pasaba en ese entonces, aquí en wasakín, 

solo habían pocos miskitus, don Melado, y Jerry, el papa de Inés, la que es enfermera, 

pues esos hombres, eran del río coco, esos hombres trabajaban duro, y cosechaban 

muchos productos y llevaban botes y botes con  bastantes cosas a vender al pueblo, 

don Jerry a veces llevaba a dos camiones de de plátano, banano y pihibay hasta la 

luz,(Siuna) traía muchas cosas que compraban con lo que vendían, eso lo miraba las 

mujeres sumu  y por eso preferían casarse con un miskitu por que decían que vivían 

bien, comían buenas cosas y eran muy trabajadores por que los hombres tuahkas no 

trabajaban así como los miskitus, no tenían salario de las minas por que no trabajaban 

en las minas, pero los miskitus los fines de semana venían a la comunidad y caminaban 

con reales, y las mujeres por eso creían que era mejor juntarse con miskitu. Pero, yo 



 121 

pienso que esto afecto bastante, por que todos los hijos de estos solo hablan miskitus 

igual que el viejo Melado, pero ya grande los hijos hablan tuahka. 

 

E.F: ¿Por qué la gente prefiere hablar el miskitu y no habla el tuahka? 

M.P: Talvez por vergüenza, por que le van a decir sumu y talvez no les gusta y como te 

decía algunos por que seguro sus padres les contaron esa cosas que pasaban con el 

tuahka y los miskitus que se burlaban de ellos, algunos se vergüenzas, se afrentan 

decir que son sumu tuahka. 

 

E.F: Aquí usted y su familia, con cual idioma se hablan. 

M.P: Todos no hablamos en sumu, pero con lo miskitu en miskitu. 

 

E.F: Antes a tus hijos les hablabas en miskitu. 

M.P: Si. 

 

E.F: Y por que hacías eso, tu esposo es de origen tuahka y usted también. 

M.P: Por que mi esposo nos hablaba en miskitu y nosotros también, pensábamos que 

eso era lo correcto, pero estábamos equivocados, por eso hoy hablo en mi idioma. 

 

E.F: ¿Qué piensan ustedes como personas adultas que han vivido varios años en este 

lugar, sobre el idioma tuahka, debe crecer o se va desaparecer?  

M.P: No, yo quiero que el idioma tuahka crezca, todos nos vamos a unir para que el 

idioma tuahka se ponga en practica. Vas a ver algún día cambiara las cosas. 

 

E.F: Usted cree que algún día van a venir proyectos ayudar a la gente y que dijeran, 

como este no habla sumu, no hay ayuda para el o ella ¿Qué piensa usted? 

M.P: Puede ser por que ahora vienen muchas ayudas para los sumu, que es solo para 

los sumus. 



 122 

 

E.F: Aquí en wasakín viene gente a vivir o se van de aquí a vivir a otro lado. 

M.P: Algunas personas vienen a vivir, pero solo son unos cuantos,  los que van a vivir a 

otro lado, aquí viven muchos de la comunidad de Ibu. Pero se dan muchas salidas de 

jóvenes que salen a comunidades miskitu, se pierden y después aparecen con dinero, 

bien vestidos y hasta con mujeres miskitas, ya ves, las cosas se complican mas, mas 

tarde tiene su hijo y solo hablaran miskitu.  

 

E.F: Los pastores que dirigen determinadas religiones, que opinan sobre la situación 

que enfrenta el idioma tuahka. 

M.P: El pastor de la religión Maranata nos recomienda hablar en nuestra lengua por que 

así puedes escuchar y entender todo lo que uno dice, pero el de la morava una ves dijo 

que haría el culto solo en sumu y parece que la  gente se molestaron y ya no siguió 

insistiendo, lo dejo, ahora solo lo hace en miskitu todo. 

 

E.F: Cuando hay reuniones, asambleas o conferencias en la comunidad en que idioma 

hablan. 

M.P: Algunos hablan en miskitu, otros en sumu. 

 

E.F: En la escuela en que idioma hablan los profesores con los alumnos. 

M.P: La mayoría son tuahka pero solo hablan en miskitu, no entiendo por que hacen 

eso, a veces pienso que les da pana hablar en tuahka, se sienten mejor hablando solo 

en miskitu. Estamos hablando de volver a levantarla lengua tuahka por lo tanto los 

docentes tienen que hacer uso de la lengua quieran o no pero yo preferiría que los 

profesores les hablaran en español por que yo creo que mi niño no puede pedir ni un 

vaso de agua, así hablándoles a los alumnos en español facilitaría a los niños a 

entender bien lo que dice en el libro.  

 



 123 

E.F: Dentro de tu casa que normas o reglas  propones para que el idioma tuahka no 

desaparezca. 

M.P: Como regla, ninguna por que todos practicamos nuestra lengua. 

 

E.F: Hablar el idioma tuahka es una cosa, pero escuchar en tuahka y contestar en 

miskitu es otra cosa, dice un hombre, hoy yo propongo una norma desde hoy en mi 

casa, nadie va a hablar en miskitu, todos desde hoy van a empezar a hablar en tuahka, 

por eso te preguntaba.  

MP: Un día yo fui a una conferencia morava  en la comunidad de wasakín y esta gente 

a la hora de leer la Biblia y toda la actividad lo hacen solo en panamahka, una de las 

experiencia mía es que me sentía tan feliz por un lado, por el otro lado es que no 

entendía casi todo lo que decía en panamahka, aunque por un lado pienso que están 

tan conciente de su lengua, es importante para ellos, yo lo veo como un desarrollo en 

ese sentido [….] pero también pensé que ellos están así, por que tienen bastante 

oficinas donde hay solo panamahka. En cambio nosotros no tenemos eso, pensé 

nosotros los tuahkas estamos casi perdido, le estuve comentando a mi mama sobre 

esto que vi. 

 

Ahora que veo que mis hijos están estudiando, me viene muchos recuerdos de mi 

infancia, a veces le reclamo a mi mama que por ellos hoy soy una analfabeta, no me 

pudieron dar los estudios sino hoy fuera diferente. Como mis hijos están estudiando yo 

les digo que ellos deberían a poyar todas las actividades para el rescate de la lengua 

tuahka, por que yo lo que deseo es que la lengua tuahka se desarrolle y vaya adelante. 

Entre los estudiados y los comunitarios haciendo un esfuerzo  pueden rescatar la 

lengua tuahka. 

 

E.F: ¿Qué opina usted sobre la clase donde imparten dos lengua (bilingüe) yo se que 

ustedes se sienten mal por que en los libros solo aparecen palabras en Panamahka, 

ustedes necesitan textos en su propia lengua (tuahka). 



 124 

M.P: Como te decía, yo prefiero los libros en mi idioma así mis hijos podrán aprender 

mas, talvez un día tengamos una oficina propia solo para la etnia tuahka, si eso llegara 

a pasar me sentiría feliz. 

 

E.F: Aquí en la comunidad los niños que andan jugando ¿Cuál idioma usan mas? 

M.P: En miskitu, por que los niños aprenden de los mayores, usan más el idioma 

miskitu, ellos también lo hablan. Cuando están jugando pelota puedes escuchar que 

están gritando solo en miskitu y si te fijas son niños tuahkas, por eso que el tuahka se 

esta perdiendo. 

 

E.F: Si usted fuera una autoridad como juez, sindico o jefe de consejo de ancianos 

¿Qué ley propondrías en la comunidad sobre el poco uso de la lengua tuahka?  

M.P: Yo pienso que todos aquellos que sean sumu, miskitus o mestizos que quiera vivir 

en la comunidad de wasakín deberán de hablar la lengua tuahka, desde los niños hasta 

los adultos, si no quieren hacerlo pues que abandonen la comunidad y se vayan a otra 

comunidad donde quieran hablar la lengua miskitu, En el caso de las parejas de 

miskitus y tuahkas se les debe exigir el uso de la lengua en la comunidad, es decir el 

tuahka, desde muy pequeñitos para que crezcan hablando el tuahka Sino hacemos  

esto esta situación se pone peor, la lengua se va perdiendo cada día mas. Se requiere 

de poner una norma fuerte y estricta en la comunidad solo así podemos rescatar la 

lengua, entre todo y con la voluntad se puede hacer todo. Pero el que no quiera a las 

buenas que se le expulse de la comunidad y se vaya a una comunidad miskitu y se de 

gusto hablando miskitu. 

 

De mi parte, si me dejaran elegir a un líder yo le daría mi voto a una mujer en vez de 

darle mi voto a un hombre por que los hombres siempre quieren mandar en todo, pero 

la realidad es que nunca hacen nada, lo que ellos quieren es solo dinero, tomar licor, 

tener varias mujeres, para eso si son buenos, nunca se preocupan por la comunidad. 

Una mujer es diferente, por ejemplo: si me eligieran a mi como líder de la comunidad, 



 125 

yo pongo una ley que todo niño/a que están creciendo tienen que hablar su propia 

lengua, por que nosotros estamos usando una lengua que no nos pertenece y como 

nosotros vamos a dejar a un lado nuestro idioma y usar otro idioma, eso no esta 

correcto. 

 

E.F: ¿Qué otras cosa puedes hablarme?  

M.P: Podemos conversar un sin numero de cosas, pero talvez en otra ocasión. 

 

E.F: Bien, gracias por prestarme su atención 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 126 

GUIA DE ENTREVISTA  MAS, EN. 2. 

 

Entrevistador: Eloy Frank Gómez 

Entrevistado: Lucien Coleman. 

Comunidad de Wasakín 

Cargo: Reverendo Moravo. 

Fecha:  

 

Eloy Frank. Pastor, buenas tardes. Como le dije la ves pasada que teníamos una 

conversación pendiente acerca de la situación de la perdida de la lengua en algunas 

comunidades  sumu mayangnas. En este caso la lengua tuahka, Estoy aquí para 

podamos conversar un poco acerca de esta situación, usted como líder religioso que 

piensa, como ve esta situación. Conocer un poco la historia de los tuahkas de donde 

vinieron. 

Lucien Coleman: Creo que el tuahka tiene su origen en wasakín, pero no sabemos de 

donde vinieron, talvez vinieron de un grupo de personas que viven en Honduras 

llamados Tawahka.  Creo que la unión entre los miskitus y los Sumus hace que la 

lengua vaya desapareciendo, por que al unirse en matrimonio empiezan a hablar solo 

en miskitus. Esa es la razón. El idioma tuahka esta en peligro de extinción, hay 

personas que cuando les hablo en mayangna, no me quieren hablar, pero si les hablo 

en Miskitu allí si me contestan rápido. 

 

E.F: Antes, ¿Dónde vivían los tuahkas? 

L.C: Mis abuelos decían, que el tuahka vivía solo, apartado, también el panamahka, los 

dos no se unían, no se casaban entre ellos, pero si se relacionaban para algunas 

actividades, cuenta mi abuelo que los tuahkas eran gente tan mala. Una máximo líder 

de los tuahkas llamado Simikarah y un líder de los panamahka llamado Aukpal, en un 

tiempo la gente del líder Simikarah capturaron a una sobrina del líder panamahka 

Aukpal, la trataron tan mal que la hirieron en todas partes del cuerpo, el cortaron las 



 127 

orejas y a diario la herían en otras partes del cuerpo, no se sabe cual era el propósito 

de los tuahkas. Los panamahka se dieron cuenta que una de ella había sido 

secuestrada, los panamahka tenían que hacer algo para liberar a la sobrina del líder, 

pues por eso surgió ese conflicto entre los tuahkas y los panamahka. 

 

EF: ¿Qué piensa sobre el término sumu?   

LC: Antes nos decían por que nuestra etnia era un ignorarte, pero ahora que nos 

hemos avanzado bastante en la educación y tenemos la capacidad de laborar en 

cualquier área de trabajo y es tiempo que nos respeten, yo prefiero que nos llamen 

mayangna. 

 

EF: Será cierto que en los años 1980 se hablaba tuahka mas que en los tiempos 

actuales. 

LC: Puede ser, por que las personas mayor sabían que ellos no eran miskitu. 

 

EF: En cuanto a las normas tradicionales ha habido algunos cambios o han mezclado la 

tradición nuestra con la tradición de otra etnia. 

LC: Hablando de traducción, el mayangna con el miskitu no hay mucha diferencia, es 

casi similar, por que lo que nosotros hacemos los miskitu también lo hacen, por ejemplo 

en las bebidas de guabul, el buña, en algunas cosas hay diferencia. 

 

EF: Hablando de la cultura, como observa usted los cambios que se dan, afecta a la 

población o no. 

LC: Si afecta por que no estamos practicando nuestra cultura, ahora los niños que 

están creciendo practican otra cultura, ejemplo: no quieren comer las comidas típicas de 

los mayangnas, esto se puede ver como una falta de respeto a la cultura nuestra, 

aunque los adultos son los que tienen la culpa por no educar a sus hijos baja nuestras 

tradiciones. 

 



 128 

EF: ¿Cuál es el idioma que usted mas usa en su casa con la familia y con otras 

personas? 

LC: Mi idioma oficial es el panamahka, yo hablo en mi casa con toda mi familia solo en 

panamahka, si una persona es miskitu le hablo en miskitu, si es mestizo de hablo en 

español y si es gringo veremos como nos entendemos. 

 

EF: Usted que vive en esta comunidad, siendo el líder religioso ¿Qué ha escuchado 

decir a los padres y madres de familias sobre la situación del idioma tuahka? 

LC: Los padres y madres que no han estudiado, no se preocupan por esta situación, les 

da igual, los padres que han estudiado un poco si están preocupados a favor del idioma 

tuahka. Aquí la única docente que les habla en mayangna tuahka a sus alumnos es la 

profesora Gloria, creo que es muy importante ayudar mucho a los niños a aprender su 

lengua. 

 

EF: En esta comunidad, los varones jóvenes se casan más con mujeres miskitu o 

mujeres tuahka o viceversa. 

LC: Algunos se casan entre ellos mismos es decir entre tuahkas, otros se unen con la 

etnia miskitu, pero parece ser que la mayoría se casan entre ellos mismos pero no se 

sabe a que se debe que prefieren hablar en miskitu en la casa. 

 

EF: ¿Qué opinan los ancianos sobre lo que esta pasando con el idioma tuahka? 

LC: No dicen nada por que entre ellos mismos se comunican en miskitu, no se 

preocupan por rescatar el idioma tuahka. 

 

EF: La situación migratoria, usted considera que las personas que vienen de otras 

comunidades a vivir a wasakín sea la razón de la perdida del idioma tuahka. 

LC: Puede ser que sea esa la razón por que si alguien viene aquí, por ejemplo un 

miskitu, ellos solo en miskitu se comunican, entonces allí también esta el problema, los 



 129 

tuahkas lo que ellos hacen es ocultar su idioma y comienzan a practicar otro idioma que 

no es el de ellos. 

 

EF: Usted como líder moravo que ha vivido en varias comunidades ¿Cuál ha sido su 

relación con estas personas, que consejo les da sobre la perdida de nuestra lengua? 

LC: Yo donde quiera que voy no pierdo mi identidad, siempre digo que soy mayangna y 

donde quiera que estoy uso mi idioma panamahka, mi consejo va dirigido a la 

comunidad en conservar la lengua como un tesoro que Dios nos ha dado, eso nos va a 

permitir una buena relación entre nosotros y con la otra gente. 

 

EF: ¿Cuál es el papel de la iglesia morava en cuanto el peligro de extinción de la lengua 

tuahka? 

LC: Nosotros como pastores, lo primero que hacemos cuando vamos a un pueblo es 

adaptarnos a la cultura de esa comunidad, en el caso de wasakín observando lo que 

esta pasando, podemos aclarar algunos errores en especial en la cultura que tienen 

que ver con el comportamiento de los jóvenes y adultos frente a la otra cultura de otros 

grupos. En cuanto la lengua se hacemos lo que podemos en ayudarles a darles 

orientaciones para que ellos hagan el trabajo del recate de la lengua, pero yo veo 

imposible. 

 

EF: Para usted ¿Quiénes consideran que se preocupan más por la lengua tuahka los 

hombres o las mujeres? 

LC: Como te decía, las personas adultas no le ponen interés al asunto. Ahora solo los 

estudiantes o algunos profesionales están tratando de rescatar su lengua. 

 

EF: Si usted fue el principal líder o dirigente de esta comunidad ¿Qué haría para 

rescatar la lengua tuahka?  

LC: Si fuera dirigente, lo que haría es organizar a los ancianos que hablan la lengua, 

conversar con ellos y concientizarlos  de la importancia de la lengua, luego platearle 



 130 

que ellos deberán de normar en la comunidad para que todos los niños comiencen a 

hablar la lengua, nadie deberá hablar la lengua, decirle a los niños que no me hablen en 

miskitu y yo les voy a enseñar en la lengua tuahka de forma oral, así lo podemos 

rescatar, formar un grupo que sean los responsables de dirigir esta actividad.  

 

Buscar actividades recreativas para que los niños se motiven en aprender la lengua, 

usar medios audiovisuales en la lengua mayangna, conversa torios u otros 

documentales en mayangna. Yo pienso que solo a través de le educación no se podrá 

lograr el rescate de la lengua, debe existir motivaciones para que los niños se interesen 

por aprender la lengua, juegos deportivos donde se use la lengua, equipos deportivos, 

tal vez así se puede recuperar pronto la lengua, solo con la educación lo veo difícil, 

talvez se pueda recuperar pero en un largo tiempo.  

 

Organizar una asamblea con todos los comunitarios, primeros con los ancianos, luego 

con los jóvenes y los niños, aquí se hizo una actividad de cara al rescate cultural y se 

dijo que todos los participantes hablaran en la lengua tuahka y así fue, hasta que 

terminaron la reunión. Se puede hacer conversa torio de la historia de los tuahkas  de 

esa manera se puede trabajar hablar con todos los comunitarios, intercambiar ideas y 

poner una ley o norma para que la comunidad practique su propia lengua y cultura. Con 

ese enfoque de  actividades se puede trabajar con el apoyo de los ancianos. 

 

EF: En los eventos que organiza la comunidad ¿Cuál es la lengua que más usan? 

LC: El idioma miskitu, es el que mas se usan en todas las actividades, reuniones, 

asambleas, conferencias de la iglesia morava por que la mayoría hablan solo la lengua 

miskitu. Yo me veo obligado a enseñar la Biblia en miskitus, en la mayoría se sienten 

mal cuando intento predicar la Biblia en sumu por la misma cultura de uso de la lengua 

miskitu tan acostumbrado que tienen. Por eso me veo obligado a usar la lengua miskitu 

en todas las ceremonias. Es difícil hacerles tomar conciencia de esta situación, al ver 



 131 

que me puede crear algún problema con los líderes de la iglesia prefiero hacerlo en 

miskitu. 

 

EF: El derecho a tener cargos en el nivel provincial por que nunca un reverendo moravo 

no podido llegar a este cargo? 

LC: Viéndolo desde la parte política existe un racismo enorme, por que los reverendos  

moravos mayangnas comparados con los miskitus somos minoría, al igual que los 

creoles son menos que los sumu mayangna, pero  dicen que los negros tienen mayor 

preparación academia que los demás, son doctores, licenciados, etc, están estudiando 

en los EE. UU  los miskitus están aplastando a los negros, estos ya están viejos de 

edad, están quedando muy pocos y por eso están preparando sus refuerzos. En cuanto 

a los sumu, los miskitus los explotan por que son mayoría. Por lo tanto todas las 

posibilidades y oportunidades solo los quieren para ellos. Ahorita piensan hacer un 

convenio de repartirse cargos entre los miskitus y sumus. Alternado cada ano, no darle 

a los negros oportunidades de cargo en la iglesia morava. 

 

EF: Usted cree que el Programa de Educación Intercultural Bilingüe esta impulsando el 

rescate de la lengua y la cultura. 

LC: Si, el trabajo mas grande que hace el PEBI es mas en panamahka, y nos eh la 

profundizado en la lengua tuahka, existen sus diferencia entre la dos variantes, si 

hablamos de rescate están en todos los derechos de tener una educación en su propia 

lengua, tener su propia oficina de tuahkas para que puedan elaborar sus materiales 

como diccionario, trabajar en equipos para la elaboración de los textos. Si el programa 

bilingüe facilita textos en la  propia lengua e imparten clases en nuestro la propia lengua 

tuahka eso ayuda mucho a los estudiantes a rescatar su identidad. 

 

Hay que evitar imponer una lengua como el caso del panamahka, por eso si afectaría 

en grande a los tuahkas se vera con una mala intención de desaparecerlos. Tanto 



 132 

panamahka y tuahka deben tener sus propios equipos que trabaje en el rescate de los 

tuahkas y panamahkas. Pero evitar dividirnos como mayangnas. 

 

EF: Los docentes que imparten clase en que idioma os hacen. 

LC: Normalmente usan el tuahka solo cuando corresponde el área de lengua 

mayangna, pero el resto de la clase lo desarrollan solo en la lengua miskitu, en la 

secundaria hablan un poco de español. Solo el profesor Stringham lo hace en tuahka 

pero después de los 45 minutos todo se vuelve monolingüe miskitu, es similar al 

programa de enseñanza del ingles en la secundaria que se desarrolla como un área 

más en la escuela.   En la hora del receso solo se habla en miskitu entre los alumnos y 

docentes, el problema es serio. 

 

 



 133 

GUIA DE ENTREVISTA  MAS, EN. 3. 

 

Entrevistador: Eloy Frank Gómez 

Entrevistado(a): Olga Ismael Jonson.       

Edad: 53 años 

Madre de Familia.                                       

Grupo Lingüístico: Tuahka 

Comunidad: Wasakín 

 

Eloy Frank: Dona Olga, buenas tardes. Se que esta cocinando, pero yo ando haciendo 

un trabajo que tiene que ver con un estudio que estoy realizando, acerca de la perdida 

de la lengua sumu mayangna tuahka y panamahka. Si me permite me gustaría 

conversar con usted acerca de esto. usted como madre de familia como ve esta 

situación, por que , como donde da origen ese problema de optar  por hablar la lengua 

miskitu en ves del tuahka, lo que queremos llegar al fondo de este problema y entre 

todos buscar soluciones que ayuden a recuperar la lengua. 

Olga Ismael: Si no hay problema, estoy cocinando por que estoy esperando una visita 

que viene a la casa y tengo que darles de comer, pero no hay problema, podemos 

hacer las dos cosas, platicamos y cocino. La verdad que me interesa eso que dices 

sobre el tuahka, últimamente ha habido mucho problemas con nuestros derechos por 

tener una educación en tuahka. Pero el problema no se da solo en la escuela sino 

también en casa, nosotros también hablamos el miskitu. Si nosotros como madre no les 

enseñamos el tuahka ahora estamos viendo el problema. 

 

EF: ¿Por qué piensa usted que ka lengua tuahka se esta perdiendo, hay mucha gente 

que lo esta dejando de hablar? 

OI: Yo veo que uno de los problemas es la falta de uso de la lengua por parte de los 

padres y madres de familia en la casa yo por lo menos les enseño mi lengua una lengua 

que es el tuahka, como madre que soy mis hijos tiene que aprender mi lengua, en la 



 134 

casa solo hablamos en sumu tuahka, pero también le hablo en  miskitu, es decir los 

dos, mi marido siendo miskitu el esta hablando el tuahka, ahora con el solo hablamos 

en tuahka. Cuando vienen los miskitus  a nuestra casa o los mestizos platicamos en 

tuahka para que ellos no entiendan lo que estamos hablando. 

 

En la escuela también, los libros de textos que tienen no están en tuahka, todo en 

panamahka, eso es problema serio, todo las cosas esta en contra de los tuahka, esa 

otra de las razones por la cual se esta perdiendo la lengua. 

 

EF: Usted se considera como tuahka ¿Por qué? 

OI: Si aunque mi padre es miskitu y mi madre tuahka yo me siento como una tuahka por 

que siento que tengo mas la sangre de mi madre y por eso yo me siento como una 

tuahka, a mi padre le hablo en miskitu y a mi madre le hablo en tuahka, pero mi papa 

también entienden bien el tuahka. 

 

EF: ¿Que me puede contar  usted sobre la historia del origen de los tuahkas, de donde 

vinieron? 

OI: Sobre eso, te digo la verdad, no tengo mucho conocimiento al respecto, mis padres 

casi nunca me contaban esas cosas, mi madre si sabe mucho sobre esto. Pregúntale a 

mi mama ella si te puede contar sobre eso, en mi cabeza no tengo nada de eso. 

 

EF: Para usted como mujer, como Olga ¿Qué significa ser tuahka? 

OI: Para mi, no le veo que ser tuahka sea problema, por que debe de haber ese  

problema, es mi grupo étnico (“nisan”) yo se que pertenezco a ese grupo étnico por que 

me voy a sentir mal, yo me siento muy  bien. Lo que si me molesta es cuando alguna 

persona habla en mal de los sumus o que diga que los sumus son malos, Eso si me 

molesta. Me incomoda mucho {…} los mestizos (Tutuk) los miskitus (Wayah) siempre 

piensan mal de nosotros para ellos, que nosotros  los sumus sigamos siempre pobre es 

mejor, solo ellos quieren salir a delante. Eso si lo veo mal, es un problema, entonces no 



 135 

tienen que decir que somos iguales, por que en la radio dicen que tenemos el mismo 

derecho, pero eso no es cierto. 

 

EF: En esta comunidad cual idioma es el que se habla mas? 

OI: Se habla más el Miskitu por que las personas ya están acostumbradas a hablar solo 

en miskitu. Algunos hablan solo en español, los hijos de la Prof., Cristina que estudiaron 

en el pueblo solo hablan en español, quien sabe por que, pero  son muy pocos los que 

hablan en tuahka.  

 

Vos te vas a esas otras casa y solo vas a escuchar hablar en miskitu, la casa de 

Amancio solo hablan miskitu, pero su mama es tawira miskitu, al igual que la casa de 

justo solo miskitu hablan. Sin embargo su padre era sumu tuahka. Si vas  ala casa de 

Erick siendo el Prof., solo hablan en miskitu, la casa de máximo el sindico solo hablan 

miskitu siendo ella de musawas, panamahka. Como te dije aquí solo en miskitu hablan, 

las parejas de tuahkas mujer y hombre que son de wasakín y se casaron también solo 

hablan en miskitu, si ves el miskitu esta más avanzado que el sumu tuahka, el grupo de 

walpatara que dice ser miskitu son solo sumu tuahka. 

 

EF: De donde crees que vino ese cambio, por que se dio ese cambio de la lengua al 

miskitu. 

OI: Se da a partir del momento en que se empieza ajuntar con miskitu, en esta 

comunidad se lleno de miskitu, por eso se dio este problema, el hombre tuahka se 

ajunto con una miskita o una mujer tuahka con hombre miskitu así se mezclaron. 

Aunque dicen los hombres miskitus que ellos quieren aprender la lengua sumu, pero no 

es cierto por que algunos no quieren que sus mujeres hablen en sumu, se molestan, 

seguro piensan que hablan de ellos, antes así era, los hombres miskitu les pegaba alas 

mujeres sumu cuando hablaban su lengua, por que decían que los sumu hablaban en 

mal de ellos. 

 



 136 

EF: Con su familia, en la casa ¿Cuál el es la lengua que usas para comunicarte? 

OI: Con mis hermanas y hermanos platicamos en tuahka, con mis hijos hablamos en las 

dos lenguas, tuahka y miskitu, por que mi marido es miskitu, pero el también domina 

bastante la lengua tuahka. A veces cuando voy a Managua , con mi hermano que es 

reverendo solo platicamos en tuahka, yo veo que mi cuñada por la tarde agarra un 

cuaderno y un lápiz y se pierde, luego aparece con sacos de provisiones y me dice: 

Sabes que cuñada, nosotros no queremos nuestra lengua, lo despreciamos, pero para 

los extranjeros es algo muy valioso, eso es reales, mira yo vivo de ese, les enseño 

tuahka y me pagan, ya ves esas son las cosas, nosotros que somos los dueños de la 

lengua nos da pena y otra gente no les da pena. Es por eso, con mi marido platicamos 

que es necesario  enseñarles solo tuahka a los niños, aunque como te dije, mi marido 

siendo miskitu el esta de acuerdo y hay veces que solo le hablamos en tuahka a  

nuestros niños. 

 

EF: ¿Qué dicen los demás padres de familia acerca de la pérdida de la lengua Tuahka? 

OI: Pues ahora se dan cuenta del grave error que hacemos, por que nosotros mismo 

somos los que causamos este problema que nuestra lengua desaparezca, pero algunos 

buscan la manera de rescatar la lengua tuahka, pero va ser difícil. Se ponen a 

conversar sobre esto. Tienen previsto una asamblea con los comunitarios, dicen que 

viene la Prof., Cristina. Para  ver el problema que hay de imposición del panamahka. No 

creas que las madres y padres de familia están conciente del problema que tenemos. 

Estamos esperando.  

 

Que se de esta asamblea, el peligro de esto es, que si te fijas hay bastante panamahka, 

donde quiera están y si esto sigue igual los tuahka somos muy poquito, lo que puede 

pasar es que nos vas a desaparecer. Dicen que cuando viene la Dra. Elena lo que hace 

es entrevistar a las niñas para ver si es cierto que hablan sumu, si no hablan no les da 

la beca, y estos beneficio los pueden perder. 

 



 137 

EF: ¿Cuál cree usted que sea la razón Y que la lengua tuahka se este desapareciendo.  

OI: Por algunas mujeres y hombres de la comunidad se casan con personas de otras 

etnias y cuando nacen sus hijos empiezan a hablar solo en miskitu, el problema es que 

no tienen el 100% de la sangre ya esa mezcla hace que sus hijos no se sientan seguro 

como sumu tuahka. 

 

EF: Entre quienes y quienes se casan en esta comunidad. 

OI: Mira la situación  eso que vos decís es cierto, aquí la gente se caza con cualquier 

personas, no les importa quien sea, miskitu, mestizos, por eso yo siempre dijo que las 

cosas van cada vez mas peor. La gente no se ajunta con la misma etnia, si fuera así 

pues los niños hablaran solo el tuahka.  

 

La verdad yo no se por nuestra gente tiene este pensamiento yo digo que mi marido es 

miskitu pero el aprendió a hablar la lengua, por eso que yo digo que si quiere rescatar la 

lengua es en la casa que se deberá empezar, si vos a la casa de una madre tuahka  

esta enseñándoles a sus hijos en miskitu. A veces solo con mi mamá nos ponemos a 

platicar sobre esto, pero que hacemos solo nosotras dos, es difícil si la demás personas 

no se preocupan. 

 

EF: Doña pero puede decirme donde esta la raíz de este problema, el por que solo les 

enseñan en miskitu en ves del tuahka, creen que es mas importante el miskitu que el 

Sumu o que pasa. 

OI: Bueno, yo pienso es que la gente tiene mucha pena hablar o que les digan que son 

sumus, les parece que el miskitu es superior a sumu, aquí en la comunidad hay 

personas que aquí hablamos en tuahka, pero cuando estamos en rosita y le habla en 

tuahka me contestan en miskitu, a veces yo le digo en tuahka, vos también andas 

dando tu paseo y me contesta… au yang sin   taukisna fíjate que así me contesta, y 

cuando pasa eso, yo me pongo a pensar, si una sumu igual que yo le hablo en mi 

lengua y me contesta en miskitu, prefiero no hablarle, doy la vuelta y sigo mi camino., 



 138 

eso hacen las mujeres adultas. Vengo y le cuento a mi mama de lo que paso y mi 

mama se molesta mucho de lo que hacen la gente. 

 

EF. Los ancianos de la comunidad que dice sobre este problema de la pérdida de la 

lengua. 

OI: Mira de eso es lo que van a hablar el día de mañana, están bastante molesto, ellos 

quieren que la lengua se mantenga, sabes que pasa, antes que la cristina venga a 

decirnos que el tuahka se esta perdiendo nosotros ya sabemos de este problema. 

 

EF: El trabajo de la educación bilingüe, ayuda al rescate de la lengua tuahka. 

OI: Para mi que no, por que solamente se enseña mas en panamahka, yo me siento 

muy mal por eso, yo me molesto, yo les digo a mis hijos por que los aprueban dándoles 

clase de panamahka y no tuahka, a mi no me gusta, por que es una forma de 

desaparecernos, si vinieran los dirigentes, es cuestión de decirles en su cara ,si viniera 

camilo yo se lo dirá en su cara, algún día tendrá que venir y se lo vamos a decir, camilo 

todavía esta en la oficina no ha salido todavía, el problema que traen los libros que 

están en panamahka, lo que yo me gustaría que los libros estén en tuahka. 

 

EF: Usted cree que la situación de la migración de personas miskitus de la zona de río 

abajo, río coco tiene que ver algo con la pérdida de la lengua tuahka en la comunidad. 

OI: En mi opinión soy de los que opinan, que  todas aquellas personas que quieren vivir 

en la comunidad de wasakín, pues que aprenda a hablar la lengua tuahka. Que no 

vengan a aquí para imponer su lengua, sino que aprendan tuahka.  

 

Eso pienso, si quieren vivir en la comunidad de los tuahkas, pues que vivan de acuerdo 

a las normas de la comunidad. Algunas personas ya lo dicen, por ejemplo en el caso de 

musawas dicen que si llega un hombre y quiere cazar con una mujer mayangna los 

obligan a hablar la lengua Panamahka, eso esta bueno, por ejemplo miskitus de color 



 139 

negro de sangsang hablan mejor mayangna, pero por que los wihta les exigen que 

tienen que hablar la lengua. En el caso se nosotros eso es lo se debería hacer. 

 

EF: La iglesia morava,  por aquí han pasado muchos reverendos, que han hecho para 

ayudar a recuperar la lengua tuahka. 

OI: Los reverendos no han hecho ni dicen nada de este problema, el movimiento de 

rescatar la lengua tuahka es nuevo, hasta este año se esta iniciando cuando hay 

algunas actividades los pastores y reverendos usan varias lenguas, menos el tuahka, 

de ves en cuando usan en panamahka para leer los textos bíblicos. Pero, el problema 

es que los panamahkas van adelante, están haciendo de todo un por salir adelante, ya 

tienen poder, por eso hacen de todo, lo que quieren hacer es aplastar la lengua tuahka. 

Es por eso  que ahora se dan cuenta del problema que existe. 

 

Uno de los problemas que se da en esta comunidad es que los lideres, los ancianos y 

los sindiku que llegan al poder no se interesan por el problema de la pérdida de la 

lengua, ni una vez por lo menos hablan o nos dicen que se esta perdiendo la lengua del 

tuahka, la verdad es que estamos muy mal, pero si una persona nos quiere apoyar para 

esta actividad nosotros también muy agradecidos ayudamos y participamos en lo que 

se tiene que hacer. 

 

EF: Doña, ¿Quién cree usted que puede ayudar a resolver este problema de la pérdida 

de la lengua y el derecho de los tuahkas sobre la educación en su lengua? 

OI: Yo pienso que nosotros que no tenemos un nivel de estudio que no hemos 

estudiado no podemos, pero como ustedes que ya han estudiado ya pueden meterse 

en cualquier tipo de problema, enfrentarlo  y resolverlo, cuando vengan ustedes y nos 

explican lo que debemos de hacer, entonces nosotros ya sabemos que hacer. Pero es 

cierto nosotros las madres también tenemos cosas que hacer enseñarles a nuestros 

niños para que aprendan la lengua tuahka. 

 



 140 

Pues yo pienso que si se les enseña  a los niños y se les habla todos los días 

aprenderán bien la lengua. Yo si siento que puedo hacerlo, pero en el caso de las 

personas que ya están acostumbrados hablar solo la lengua miskitu les costara hacer, 

los niños no quieren aprender. Allá por ese lugar las abuelas les hablan en tuahka a los 

niños y estos se molestan y tratan a sus abuelas y les dicen que es lo que me esta 

hablando, yo no soy sumu. Se ponen molestos por que desde chiquito solo en miskitu 

les habla. 

 

EF: En la comunidad, cuando se realizan los eventos que lengua es la que mas usan. 

OI: Pues  aquí solamente hablan en miskitu. A mi me gustaría que se hablara solo en 

tuahka pero no se hace. A veces tengo el temor que se pierda la lengua por que los 

panamahka están por todos lados, a veces pienso que este problema puede 

complicarse y tal vez puede pasar lo que hace anos sucedió, con la guerra entre los 

tuahkas y lo panamahkas, ya que nosotros los tuahkas estamos iniciando esta lucha y 

como los panamahkas son bastante nos pueden desaparecer, eso es lo que a veces 

pienso. 

 

EF: Todos los maestros que están en la comunidad todos son tuahkas, que lengua 

usan en la escuela. 

OI: Todos los maestros son tuahkas, pero solo hablan miskitu, quien sabe parece que 

se sientes  mejor hablando miskitu. 

 

EF: Doña Olga que se le ha olvidado de todas nuestra conversación. 

OI: Bueno yo creo que todo lo que me has preguntado sobre el problema de la lengua 

tuahka lo hemos platicado todo, pero si creo que se puede rescatar  exigiendo  a todas 

las madres de familia que les enseñen a sus hijos solo en la lengua tuahka, estar 

vigilando y visitando las casas para que se cumpla y cada fin de semana hacer una 

reunión con toda la comunidad, creo que si se trabaja de esa forma es fácil recuperar la 

lengua. Gracias. 



 141 

HISTORIA DE VIDA, MAS HV. 1 

 

Entrevistador: Eloy Frank Gómez. 

Nombre: Melado Ismael Fedrick. 

Edad: 89 años. 

Grupo étnico: Miskitu. 

Comunidad: Wasakín  

Fecha: 7 de enero del 2006 

 

EF: Don melado, ¿Cuándo o en qué año vino usted a esta comunidad? 

MI: Yo vine en el año 1939, cuando yo vine a esta comunidad, no existía lo que hoy se 

conoce como rosita, solo existía un pequeño caserío de 3 a 4 casas que se conocía 

como monte Carmelo, allí vivía dos chinos uno se llamaba  Wong Hu y el otro se 

llamaba Ramón, solo esos dos vivían en ese lugar, Cuando yo  llegue aquí esta 

comunidad era pequeña, no estaban todas la gente, había pocas familias, ese lugar 

donde esta la casa de (masa) tara era solo laguna, charco. solo había gamalote, solo 

vivían como cuatro personas ancianos, don Roberto Jhony, el abuelo de arguello, el 

sindiku, don Yanatan  Fedrik con sus dos hermanos, después otro ancianos que se 

llamaban Abel Belisario. Todos tuahkas. 

 

Aquí vivía un negro que se llamaba Thomas McKensy, es uno de los primero que 

llegaran a esta comunidad, posteriormente empezaron a llegar las familias y contribuir 

sus casa. Yo me case con mi señora, en esos tiempos me gustaba tomar bastante, era 

pleitisto, con todos me agarraba, después que me case deje todo esas locuras y ve hice 

cristiano hasta hoy día, gracias a Dios todo deje atrás. 

 

Para el año 1937 esta iglesia morava esta recién construidas esta nueva, nueva casi 

nuevesito, había un negro que se llamaba, no me acuerdo bien pero creo que se 

llamaba Jiménez, ese negro lo construyo, esta iglesia ya tiene casi  los cien anos, esta 

Con formato: Portugués (Brasil)



 142 

construcción tiene su secreto, cuando bautizaron  el terreno los reverendos que vinieron 

enterraron algo debajo de la iglesia, por eso tiene la gran bendición de Dios por eso 

esta iglesia aun existe. En rosita ya se han construidos como dos o tres iglesias y esta 

se ha mantenido en buenas condiciones. Todavía esta buena.  

 

Para ese tiempo don Ronas Dolores era jovencito, no tenia mujer, así andaba, la mamá 

de don Ronas vivía con el señor, la mamá de don Ronas se llamaba Litura, desde esa 

ves vivo en esta comunidad. Para decirte que en el tiempo de antes cuando yo llegue 

donde hoy esta el puesto de salud el tigre cazaba a los cerdos, todo esto grandes 

montanas. Donde esta la iglesia Morava allí había un cementerio, Con este año tengo 

84 años de vivir en esta comunidad. 

 

Esta gente que vos miras a horita todos nacieron aquí, esa carretera de rosita es nueva, 

eso no existía antes, solo esa un pequeño caminito, nosotros viajamos en bote hasta 

donde estaba el puente viejo de bambana y llegábamos a cazar chancho de monte, 

donde hoy es la gasolinera, existía una laguna pequeña donde bajaban los chanchos y 

cazábamos venado, pavones ,si es que eso era montanas vírgenes, donde es la casa 

del padre ,por donde esta iglesia católica solo eran bambú, allí encontrabas en mejor 

bambú, eran de este tamaño, grande…[. .,]  

 

Desde monte Carmelo había un pequeño camino hasta salir al puente de bambana, 

nosotros por allí viajábamos. Ese era el camino que usábamos los cazadores y si 

querías carne de venado aquí nomás en el llano abundaba los venados, solo te 

cruzabas y ya cazabas y comías carne. 

 

Si rosita no existía, como te dije era solo montañas, la gente comienzan a llegar a partir 

de los años 1940. Donde hoy en día en una enorme laguna vivía un señor que se 

llamaba William Heli, el era de origen sumu tuahka, ese el único señor que sabían que 



 143 

en esta zona había oro, el era el único dueño de esta minas, era de ese William. 

Muchas gente no sabe de esto solo los ancianos sumu saben de esta historia. 

 

Exactamente no sabemos de donde vino este señor, después que la gente se 

dispersaron de la zona de Banakwas, hoy Banacruz. Muchos escogieron lugares a si 

solo, y este señor William Kelly bajaba donde esta hoy las instalaciones de MICOSN en 

ese rió que esta casi seco, allí escarbaba y sacaba piedras de oro, pero solo el sabia de 

eso, ese canito se llama pilawas, ese es su nombre original, cuando sacaba el oro lo 

llevaba a bonanza a venderlo, bonanza es un pueblo viejísimo, es decir antiguo, ni 

comparado con rosita ni siuna, si antes  existía solamente,  siuna, si la luz es nuevo. 

Solo siuna existía, solo en el año 1940.  

 

Desde ese entonces don William Nelly, llamo a un gringo y le dijo que el tenia unas 

tierras que habían mucho oro, posteriormente vinieron tres gringos para inspeccionar el 

terreno y posteriormente lo comprarían, sin embargo dentro de todo esto encierra un 

misterio, pues después que vinieron los gringos y se fueron, nunca se supo que fin tuvo 

don William Kelly, no se sabe que se hizo, si murió, o lo mataron, pero lo de es señor 

nada de este señor. Así es que se da  inicio  la compañía minera. 

 

Los mestizos que viven en rosita esos no son de aquí, esos llegaron de río grande, de 

Siuna, Bonanza, la Cruz de Río Grande. Prinzapolka, no había carretera  en esos 

tiempos, todas las cargas la traían por avión, la carretera que va hacia Bilwi todo eso se 

construyo una ves que inicia las operaciones la compañía minera. 

 

Antes en este río de bambana viajaban unos barcos que trasladaban la carga de la 

empresa de bonanza, todo lo que era maquinaria, también eran carga para la empresa 

de bonanza y siuna que esta en el salto grande, habían unos remolcadores que se 

llamaba Tilam, remolcaba grandes lanchones como el que esta en el río wawa llenos de 

cajas y hierros para la empresa, yo trabajaba en esos barcos, estos venían desde 



 144 

prinzapolka, fíjate que cuando el río estaba algo seco allí donde es walpatara habían 

unos winches, amarraban el lanchón al winche y lo cruzaban, el río para ese tiempo era 

inmenso, grande, pero la empresa de bonanza es la que destruyo el río, desde allí es 

que la gente empezaron a vivir. 

 

En esos barcos era raro encontrar hombres sumu trabajando, solo conocí a dos 

personas sumu, un señor que se llamaba, Jhony, papá de Bartolo, otro era el señor 

Dilian Smith, eran sumu.  

 

En eso viajes  es que llego  a conocer a mi señora con quien hoy vivo, ella vivía en una 

comunidad que se conoce como yauhra, ese es territorio de wasakín, pues allí la 

conozco y me case con ella, conocí a su padre que se llamaba Nazario Thompson, el 

también era un tuahka. 

 

En el puente viejo del río bambana había un mercado, había una casa enorme, 

nosotros viajábamos desde aquí llevábamos carga, deslazábamos cerdo, llevábamos a 

vender de todo, la gente de rosita llegaban a comprar lo que querían y se regresaba, 

ese mercado lo construyo los gringos, la empresa. Yo  llevaba dos a tres picantes de 

plátano lleno para vender, los llevaba a Siuna y bonanza. Era bastante, fíjate que era 

casi alrededor de 300 cabezas de plátano. Muy poca gente trabajaba así. Yo antes 

trabaja bastantes, yo todavía me siento fuerte, pero desde que me operaron, ya no 

puedo trabajar. Después de doce y trece años  podré recuperarme de mi salud y poder 

trabajar. 

 

Empecé trabajando en Bilwi después tuve una oportunidad de viajar a Bluefields, 

después di la vuelta por Managua y llegue a la Luz, para ese tiempo, fui a buscar 

trabajo a la empresa y conseguí un trabajo, era para trabajar en los barcos. Pues, esta 

mujer que es mi señora tenia su marido, era el papa de la señora de don Jerry, y 

cuando nos conocimos pues yo se la quite y me case con ella. Como el marido era 



 145 

palanquero se iba por buen tiempo y la dejaba sola. Los barcos llegaban hasta la 

desembocadura del bambana, allí dejaba la carga y después se tenían que trasladar en 

pipantes. 

 

En la desembocadura del rió bambana, allí Vivian bastante chinos, era como una 

colonia de chinos, tenia grandes ventas, tiendas de todo vendían, pues fíjate que 

durante el tiempo de los bandoleros, un hombre que se llamaba Pedron salio con los 

bandoleros, les robaron casi todo y mataron a tres chinos, el resto se corrieron algunos 

se vinieron para rosita. 

 

Para ese tiempo, teníamos que ir hasta el mar, hasta Haulover para traer un reverendo, 

íbamos en grandes botes con muchos palanqueros solo para traer el reverendo, 

viajábamos como una semana y después lo íbamos a dejar de regreso. 

 

En ese tiempo no había maestros, los mismos pastores moravos eran los maestros, 

esos eran los que les daba clase a los niños. No mirabas ningún maestro…….Pues así 

era mi vida, las cosas no  eran tan fácil….  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 146 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GUIA DE ENTREVISTA  MAS, EN. 4. 

 

Entrevistador: Eloy Frank Gómez  

Entrevistado: Zacarías Angulo  

Cargo: Anciano comunal. 

Comunidad: Dibahíl  

Edad: 87 años  

 



 147 

Eloy Frank: ¿Cómo conocedor de la historia de su pueblo? ¿Qué me puede decir sobre 

el origen de los mayangnas tuahkas? 

Zacarías Angulo: Los tuahkas(..) vinieron de Asia llegaron a Nicaragua y estuvieron 

por el pacifico algunos bajaron por la cabecera del río coco se adentraron en los ríos de 

Siwi was hoy conocido como Siuna, sobre el río Prinzapolka llegaron a la zona de 

Bluefields y después vivían en Bilwi y así se ubicaron en otros lugares Cuando estaban 

en Bilwi llegaron los miskitus y empezaron a hacerles la vida imposible por tal motivo 

empezaron a abandonar el lugar refugiándose en las cabeceras de los ríos Wawa 

Kukalaya Waspuk Musawas Banakwas hoy Banacruz así también en la zona de 

Alamikamba allí construyeron sus comunidades. 

 

E.F: Simikara ¿Qué significado tienen para los tuahkas? 

Z.A: Simikara era la capital considerada de los primeros pobladores tuahkas esta 

ubicada en banakwas yo conozco el lugar. Allí fundaron las primeras comunidades de 

los tuahkas, ese lugar fue el escenario de una guerra entre sumos tuahkas y 

panamahkas la guerra se da por que antes, todos los hombres salían por muchos días 

a cazar y solo quedaban las mujeres en casa.  

 

 Los tuahkas salían de cacería y llegaban hasta los territorios de los panamahkas en 

musawas y se robaron una joven embarazada hija del cacique Aukpal, este les envió 

varios mensajes diciendo que dejaran ir a la joven ellos pusieron en libertad a la joven 

sin embargo como no la dejaban los panamahkas le declararon la guerra a los tuahkas 

en donde murió el cacique tuahkas Simikara el lugar de los tuahkas se llamaba 

Simikara en memoria del cacique que tenia un tipo de gobierno. 

 

E.F: ¿Cuál fue la primera comunidad donde se asentaron? 

Z.A: La primera comunidad en donde se asentaron se llamaba Simikara por que el 

cacique la fundo después fundaron otras lugares cuando salieron huyendo de la guerra 

siguieron la cuenca del río Tungkih fundaron Wasakín la mayoría de los tuahkas 



 148 

siguieron la cabecera del Tungkih como Panmahalwas, Españolina una parte se 

quedaron en mukuswas, otra parte se fueron sobre la cabecera del río kukalaya 

fundaron una comunidad que se llamaba Sabawas, allí vivían desde estos lugares 

fundaron los otros pueblos sobre las carreteras y otros ríos como el bambanwas 

bambana. 

 

E.F: ¿Qué le hace pensar a usted que las personas que viven en esta comunidad son 

mayangnas? 

Z.A: Si todas estas personas dicen ser mayangnas esta comunidad fue fundada por 

mayangnas tuahkas las mujeres Lucinda Brad y mi mama de nombre Iminis Morales 

Lucinda, era mi abuelita estaban sin marido tenían un solo hermano que se llamaba 

Ministro Brad, ellos tres fueron los primeros en fundar este lugar construyeron una casa 

solo se hablaba el tuahka esto le estoy hablando en el año 1930 – 1940 por que en el 

año 1945 viajaban en barcos sobre este río bambana desde ese entonces se hablaba el 

miskitu pero eran personas que venían en ese barco, eran trabajadores marineros.  

 

Cuando les agarraba la noche, se quedaban a dormir aquí ellos fueron los que le 

pusieron el nombre de fruta de pan por que ellos decían que habían muchos árboles de 

Fruta de Pan. esa es la comunidad de Brikput (fruta de pan y así quedo). Pero el 

nombre verdadero no es fruta de pan sino dibahíl, una palabra tuahka, que significa Di–

Cosa bah–Quebrar hil–Cerro, es decir (El cerro de cosas quebradas). Este cerro 

cuando se hacen excavaciones se encuentran piezas de hoyas de barro también se 

encuentran restos de piezas arqueológicas en este momento yo tengo pedazos que he 

encontrado yo se los enseñare [en verdad me enseño piezas de hoyas de barro] Se 

encuentran todo tipo de piezas pequeñas grandes[.. ] mirá este pedazo de la orilla del 

caldero, hasta una palita encontré. 

 

E.F: ¿Qué significa ser mayangna en un contexto multicultural? 



 149 

Z.A: Para mí ser mayangna es ser igual que otras personas de otra etnia yo, me siento 

orgulloso me siento bien cuando me encuentro con otro mayangna, me siento feliz en 

medio de otras culturas o etnias yo me siento igual a ellos, no me siento menos si 

nosotros también somos una nación.  

 

Lo malo es no identificarse como tal, cuando estamos en medio de muchas personas de 

otras culturas no la gente no quiere hablar la lengua y que nos queremos identificar 

como sumus tal como somos.  Hay un dicho en los tuahkas que se dice,”cuando un 

mono anda con una manada de congo eso es raro,” (presagio)..., nadie te cree lo que 

quieres aparentar. 

 

E.F: Actualmente en esta comunidad ¿Cuál es la lengua que se usa para la 

comunicación? 

Z.A: La comunidad habla mas la lengua miskitu por que la mayoría de los niños solo 

hablan en miskitu, ya que ellos lo viven escuchando pero nosotros los viejos no 

hablamos mucho el miskitu solo cuando nos encontramos con personas que son miskitu 

siempre los ancianos los adultos tratamos de hablar en nuestra lengua el mayangna 

tuahka yo y mi esposa hablamos solo en tuahka no puedo hablar la lengua ajena. El 

problema es que tanto los niños y la comunidad todos entiende el mayangna tuahka 

pero no lo hablan solo lo hacen en miskitu. 

 

E.F: Existe algún cambio en cuanto al uso de la lengua tuahka en la comunidad en 

comparación de los años ochenta o antes y la actualidad. 

Z.A: En esta comunidad las personas empezaron a hablar en miskitu a partir del año 

1945 empezaron a llegar muchos miskitus toda la comunidad era mayangna pero con la 

llegada o el paso de estas personas que trabajaban en esos barcos la gente de la 

comunidad escuchaba hablar el miskitu y se interesaron por hablar el miskitu. Los 

mayangnas hablamos solo en nuestra lengua pero si llega un miskitu o una persona 

blanca o mestizo y me habla en español tengo que hablarle en español es por eso que 



 150 

los niños también al escuchar hablan el miskitu empezaron a hablar solo el miskitu pero 

no es cierto siempre mantenemos nuestra lengua nosotros no dejamos no 

abandonamos nuestra lengua no se daba ese casamiento entre sumu y miskitu era 

prohibido no se permitía esa relación los ancianos no lo aprobaban en una casa solo 

hablaban mayangna. 

 

El hombre y la mujer eran mayangnas pero con el tiempo ya después de conocer a 

estas personas miskitas los niños cuando crecieron se casaron con algunos de ellos se 

fueron de la comunidad y cuando regresaban ya hablaban la lengua miskitu cuando 

crecieron se juntaron con mestizos, miskitu y desde entonces esta el problema de la 

perdida de la lengua también los jóvenes no hablan bien la lengua muy pocos hablan 

mas miskitu pero si les hablas te responden ya que ellos entienden lo que les 

preguntas. 

 

E.F: Si existen cambios puede explicarme a que se deben estos cambios ¿Por qué o 

cómo surgieron estos cambios? 

Z.A: Como te explique el cambio podemos decir que empieza a partir de la llegada de 

los miskitu a esta zona compañía minera en 1945, allí se da inicio a la situación de 

hablar la lengua miskitu. 

 

E.F: ¿Cuál es la lengua que usted utiliza en la casa con su familia? 

Z.A: La lengua tuahka con mis hijos hijas y mi esposa siempre hablamos en tuahka de 

ves en cuando hablo en miskitu mis hijas e hijos también hablan tuahka mi hijo varón 

ese que esta sentado allí habla bien el mayangna su esposa es de mukuswas es 

mayangna . 

 

E.F: ¿Qué opinan los padres y madres de familia acerca de los cambios que se han 

dado con relación al uso de otra lengua? 



 151 

Z.A: Hay días que dicen por que estamos perdiendo nuestro idioma si nosotros no 

somos miskitu queremos aparentar ser miskitu. Existe preocupación en la gente adulta 

yo también siempre estoy diciéndole a los niños que por que están dejando que sé 

pierda nuestra lengua nuestra lengua siempre tiene que estar viva nosotros también 

somos personas pero si hablamos en la lengua ajena no sabemos que somos como te 

identifican tu no eres miskitu y solo hablas en miskitu no puedes sentirte como miskitu si 

eres mayangna tienes que ser mayangna identificarte como mayangna así hay días que 

los regañamos. 

 

Ellos conocen si es cierto que estamos perdiendo la lengua pero lo que nosotros 

queremos es que nos den clase en tuahka en nuestra lengua así nosotros podemos 

hablar mejor nuestra lengua muchos libros que salen los niños se ponen a leerlos yo les 

decía anoche casualmente leen los libros pero no comprenden lo que dice en el libro si 

no le entienden para nada leen yo les explico eso dice esto y esto los nombres de los 

animales es tal y tal. Entonces ellos dicen así queremos que nos digan por que así 

nosotros podemos hablar mas la lengua nuestra. Creo yo que enseñándoles la lengua 

pueden aprender y hablar otra vez. 

 

E.F: No cree usted que esta situación con el tiempo puede afectar a la comunidad en 

cuanto su identidad y lo que respectan a derechos como mayangna ¿Cómo lo ve 

usted? 

Z.A: Yo siempre he pensado en esto lo he venido analizando como un problema serio 

nosotros no somos miskitu somos mayangna si nosotros pertenecemos a una etnia 

debemos hablar nuestra lengua. Como yo puedo decir que yo soy cuando no lo soy lo 

que sí podemos hablar el idioma de otro pero nuestros pensamientos nuestra forma de 

ser como mayangna tuahka panamahka sentirnos bien de lo que somos a nosotros 

también nos van a respetar por que somos personas es triste por que nosotros estamos 

rechazando nuestros derechos pero si realmente somos fuerte y creemos en nosotros 

tendremos nuestros derechos. 



 152 

 

En este momento en la comunidad tenemos problema con un mestizo que vive con una 

mayangna la comunidad le dice al mestizo como va a trabajar aquí si el no es de la 

comunidad si tú eres del pacifico no puedes pensar como los sumus si tu quieres tienes 

que convertirte en sumu pero como se va  a transformar en sumu si es mestizo tienes 

sangre de mestizo no hablas la lengua aquí esta la mujer y ahora el le dice que lo deje 

quedarse en la comunidad Pero yo no podré dejar mi lengua ni mis hijos. 

 

Los comunitarios se identifican como mayangna antes había mas confusión pero ahora 

que salen libros en sumu las mujeres niños los hombres están haciendo el esfuerzo por 

hablar la lengua yo les digo que tienen que hablar mas a algunos se les hace difícil por 

que son realmente miskitu y otros hablan bien el mayangna. 

 

E.F: Las relaciones matrimoniales cómo se da entre los que se casan. 

Z.A: No hay mucha mezcla casi solo hay matrimonio entre mayangna hay algunas 

parejas que se han casado con miskitu y mestizo solo yo estoy en mi ley me case con 

una mujer de mi propia étnia, yo no puedo casarme con otra persona de otra étnia 

nosotros somos muy pobres y en esas otras etnias son diferentes. 

 

E.F: No cree usted que los matrimonios mixtos sea uno de los factores de la pérdida de 

la lengua tuahka en la comunidad. 

Z.A: De allí viene todo ese problema de allí es que sé esta perdiendo así es que llega si 

se casa con una hija mía el hombre le exige a la mujer para que la lengua de él se 

desarrolle mas y la lengua mía que es el sumu la corta estas relaciones se dan por que 

se conocen se enamoran y luego se juntan pero hoy en día que yo les digo tu sabes 

que mi hija con quien te quieres ajuntar es sumu entonces tu tienes que aprender a 

hablar la lengua de ella no tiene que ser miskitu si tu viniste a este lugar tienes que 

pensar como mayangna aunque antes era prohibido que se casaran con otras personas 

que no fuera de la étnia solo entre mayangna. 



 153 

 

Pero ahora se han perdido esas normas pero yo les digo siempre usted con el tiempo 

no van a saber para tener sus derechos por que los estamos perdiendo dile a tu marido 

que hable tu idioma y si no lo hace es mejor que te separes de él y casarte con un 

mayangna lo que pasa cuando la mujer es mayangna y el hombre miskitu siempre en la 

casa se habla el miskitu y cuando el hombre es mayangna en la casa se habla 

mayangna se usa el idioma del padre aunque hay muchos miskitus que hablan bien el 

mayangna. 

 

E.F: Los ancianos de la comunidad ¿Qué opinan acerca de esta situación de la perdida 

de la lengua tuahka? 

Z.A: En cuanto a eso se sienten molestos dicen que por que esta pasando esto si 

nosotros no somos miskitu como es posible que nuestra comunidad sé este llenando de 

miskitu los miskitu viven en río Coco si nosotros somos del Tungkih como vamos a ser 

miskitu por eso es mukuswas musawas donde quiera que me encuentre con la gente no 

les hablo en miskitu solo en nuestra lengua ellos a mí me consideran como mayangna 

yo también les hablo en mi propia lengua nuestra lengua es lo mas grande que 

tenemos. 

 

E.F: Usted cree que la situación migratoria de personas de otras etnias influye en al 

perdida de la lengua de la comunidad. 

Z.A: Este caso de personas que vienen de otro lugar es un problema por eso es que se 

va perdiendo la lengua sí en este momento aparece en la comunidad un enorme tigre o 

una enorme serpiente la gente va a tenerle miedo por que es posible que nos 

exterminen así es casi igual cuando viene una persona de otra etnia nuestra lengua se 

va mezclando y con el tiempo desaparece y nos matan así veo yo las cosas yo no 

quisiera que fuera así. 

 



 154 

E.F: ¿Cuál ha sido el papel de la Iglesia  Morava en cuanto a la divulgación de la lengua 

sumu tuahka en al comunidad? 

Z.A: Hombre (.) aquí tenemos bíblicas en la lengua mayangna pro eso cuando vamos a 

la iglesia y leen un texto bíblico lo hacemos en mayangna a veces nos predica en 

miskitu pero leemos la Biblia en mayangna tenemos cantos en mayangna se canta en 

mayangna cuando envían un pastor  que es mayangna predica en mayangna pero si es 

miskitu lo hace en miskitu hay pastores que nos dicen se dan cuenta que están 

perdiendo la lengua como viene ese problema. 

 

E.F: En las reuniones que hace la Iglesia asamblea y la escuela ¿Qué lengua es la que 

usan? 

Z.A: La mayoría de las ocasiones se habla en miskitu en la escuela lo que he visto me 

gusta por que enseñan en mayangna miskitu y español Cuándo la reunión la dirige un 

mayangna todos hablamos en mayangna y los demás nos quedan mirando y nos dicen. 

Qué es lo que están hablando, Nosotros les respondemos que estamos hablando en 

nuestra lengua nadie me puede obligar a que no hable en mi lengua en la Iglesia 

también. 

 

E.F: Usted como padre de familia ¿Qué medida ha tomado para que en su familia no se 

pierda la lengua tuahka? 

Z.A: Yo siempre les digo a ellos que no hay que perder la lengua que un día cuando se 

nos presente un problema y si seguimos hablando nuestra lengua nos dará nuestros 

derechos aunque yo me muera no dejen que se pierda mi lengua siempre tiene que 

continuar adelante. 

 

E.F: El programa de EIB esta contribuyendo al rescate revitalización y desarrollo de la 

lengua tuahka. 

Z.A: Sé están dando las clases en la lengua pero necesitamos que los libros estén en 

tuahka, en cada variante de la lengua de los mayangna los textos vienen en tuahka y 



 155 

panamahka mezclado y no debe de ser así. Es cierto que el tuahka y el panamahka son 

parecidos pero no es así hay que estar traduciendo lo que sale en el libro. Ahora en los 

libros no están saliendo en tuahka algunas cosas la mayor parte esta hecha en 

panamahka hay días que siempre les digo a los maestros niños nosotros queremos que 

los libros los hagan en la lengua tuahka para que nosotros podamos leerlos. 

 

E.F: Los docentes de la escuela bilingüe ¿Qué lengua usan para la comunicación con 

los niños? 

Z.A: Los maestros que vienen a trabajar a esta comunidad todos hablan mayangna los 

niños cuando quieren hablan mayangna sino miskitu algunos español yo creo que 

mientras hablemos mas idiomas es mejor pero siempre y cuando conservemos nuestro 

idioma lo que veo es que hablan mita miskitu y mita mayangna no solo miskitu. 

 

E.F: Si a usted le correspondiera tomar medidas en su comunidad para conservar la 

lengua como elemento clave de la identidad de un pueblo ¿Qué es lo primero que 

haría? 

Z.A: La medida que yo tomaría es que en todas las casas enseñen y se hable en 

mayangna que aprendan a hablarlo a mí también me gustaría recibir clases en 

mayangna que los niños que vienen sean mayangnas tuahka o panamahka verdaderos 

La comunidad deberá de cumplirlo con esto y si no lo hacen yo los apartaría los 

expulsaría de la comunidad ya que si no se sienten como mayangna si quieren ser 

miskitu que se vaya a un pueblo donde viven miskitu cada persona debe de buscar y 

estar con su raza cada cual con su raza. 

 

E.F: Durante nuestra conversación. Hay algo que se olvido para que me lo pueda 

contar 

Z.A: Que cosa no creo que se me olvido algo lo que te digo es lo que siento lo que 

quiero es que los libros que salgan nos sirvan para leerlos nosotros los ancianos 

podemos explicarles a los niños cuando hay algo que no entiendan solo así nuestra 



 156 

lengua puede desarrollarse. Si nosotros no decimos nada no hablamos más rápido se 

puede perder la lengua. 

 

E.F: Usted piensa que me ha dicho todo lo que deseaba contarme.  

Z.A: Así como te estoy diciendo hay mas casos que hablar pero el problema esta en 

que si todo lo que decimos se pudiera solucionar fuera bueno pero si no se soluciona y 

solo hablamos del problema y lo dejamos no sirve no hay nada. 

 

E.F: Le gustaría que podamos conversar en otra ocasión ¿De qué cosa le gustaría que 

platiquemos? 

Z.A: Claro podemos conversar mas acerca de los cuentos lo que quiero es que 

nuestros niños se aprendan los cuentos mayangnas nosotros los ancianos se los 

contamos en la escuela luego ellos se los aprenden. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1 

GUIA DE ENTREVISTA  MAS, EN. 5. 

 

Entrevistador: Eloy Frank Gómez  

Entrevistado: Eloy Juwith Camilo  

Cargo: Reverendo Moravo  

Comunidad: Dibahíl  

Edad: 50 años 

Fecha: Diciembre 2006 

 

Eloy Frank: Usted como conocedor de la historia de su pueblo ¿Qué puede decirme  

sobre el origen de los mayangnas tuahkas? 

Eloy Juwith: Bueno yo soy panamahka aunque mi mamá es de wasakín y mi papá es 

panamahka de santa maría. Lo que yo conozco, es de la población que viven aquí, mi 

papá ya murió pero decía que antes los mayangnas vivían en las cabeceras de los río 

Wawa allí hay un raudal es sorprendente por que se ve que la geografía que tiene es 

impresionante se ve como dos raudales en sentido contrario como si chocaran allí 

existe una gran secreto allí nuestro abuelos tenían su comunidad cuando nosotros 

íbamos  a trabajar extraer el chicle del tuno nos explicaron aquí es donde nuestros 

antepasados habían fundado la comunidad después de huir de las constantes 

persecuciones de los miskitus en ese lugar se escondían no usaban caldero no tenían 

nada en que cocinar por lo que habían hecho unos hoyos en la tierra y allí cocinaban. 

 

Se ven todavía los hoyos dicen que los miskitus cuando llegaron al lugar dispararon 

desde arriba de un cerro los impactos de bala en las piedra y rocas todavía para el año 

1974 se veían en ese año conocí ese lugar el nombre del raudal no recuerdo por que 

nosotros andábamos con una gente de Awastingni ellos nos dijeron que aquí hubo una 

comunidad de nuestros antepasados fue un escenario de guerra entre miskitus y 

sumus hay un barranco pendiente enorme allí combatieron. Dicen que después de las 

guerras los mayangnas siguieron otros caminos y llegaron asentarse sobre el río Siwi 



 2 

Was, hoy Siuna sobre la carretera Rosita – Siuna, hoy conocido como Siuna Was mal 

pronunciado por los mestizos por que ese lugar y el nombre fue dado por los 

mayangnas allí vivieron dicen que el nombre se debe a que ese río esta rodeado de 

grandes cerro los chanchos de montes bajaban a bañarse en grandes manadas una 

parte del grupo siguieron otros caminos hasta llegar al río Waniwas hoy (Wani) una 

especie de árbol parecido al (Guano). 

 

Así también otros lugares que tienen nombres en mayangna... (Interrupción – pregunta 

a su esposa) explica que el nombre de Wani era por que sobre el río habían muchos 

árboles de esta especie (Wani) por eso se le dio ese nombre. Por ejemplo un pueblo 

conocido como Matiswas fue fundado por los sumus bawihkas que salieron de Siwi 

Was hoy Siuna todos salieron del río Wawa hablar de nuestra historia podemos pasar 

días por que es muy extensa        

 

E.F: Esta Comunidad es de descendencia tuahka. 

E.J: Esta señora que vive aquí doña Adriana Fendli es tuahka es familia de nosotros es 

mi tía pero su padre era negro de Rotan por eso es que ella parece criolla pero es 

tuahka ellos son de la zona de Wasakín del río Banakwas. 

 

E.F: ¿Cuál fue la primera comunidad donde se asentaron? 

E.J: La primera comunidad es esta zona de dibahíl es la mas antigua todavía 

encontramos vestigios de las ollas de barro que utilizaban (aquí tengo un pedazo te lo 

regalo cuídalo) La gente en su mayoría estaba concentrada en wasakín pero dicen que 

el señor Marcelino Rosendo (mi abuelo) fue asignado por el reverendo que estaba en 

wasakín para que viajara hasta un lugar conocido como Dos Bocas (1920) en ese lugar 

(Dos Bocas) existe un lugar conocido como Ih Sahni allí ya vivían mayangnas pero 

panamahkas allí mi abuelo y esta gente empezaron a construir una Iglesia fíjate que 

esta gente para tener la santa cena tenían que viajar hasta Prinzawala (Prinzapolka) 



 3 

hasta la barra ellos los que vivían en Dos Bocas para asistir a misa tenían que viajar 

hasta wasakín casi 2 o 3 días de viaje en pipante así hacían. 

 

En 1931 en Dos Bocas ya había una Iglesia no había mucha gente en esta zona en la 

desembocadura del río Tungkih había un pueblo grande de chinos y mestizos habían 

grandes tiendas ya que era el panadero de los barcos y botes que trasladaban 

maquinaria de la compañía minera de bonanza entonces un tal Pedron eran los mismos 

Sandinistas (Bandis) que después de matar al reverendo Alemán en musawas en el año 

1931 – 1932 pasaron por aquí y destruyeron este pueblo se salvaron todos y los chinos 

se corrieron de allí para otros lados. Los descendientes de los tuahkas son los que 

habitaron toda esta zona. 

 

E.F: ¿Qué le hace pensar a usted que las personas que viven en esta comunidad son 

Mayangnas?  

E.J: Yo lo que siempre digo es esto yo tengo 50 años por que nosotros los mayangnas 

también somos personas, somos una etnia tenemos nuestra lengua ahorita, es lo que 

estamos usando para comunicarnos pero en esta comunidad tenemos un problema, si 

están hablando en mayangna apenas se acerca un miskitu dejan de hablar el sumu y 

ya empiezan a hablar solo en miskitu. 

 

Aunque no lo hablen bien, lo que me preocupa es que muchos dicen ser sumu- 

mayangna pero no le dan valor a su lengua le dan mas valor y superioridad a otras 

lenguas en este caso al miskitu nosotros mismos no nos consideramos no nos 

respetamos como si no fuéramos igual a otros eso es lo que siempre yo les digo a los 

comunitarios un día yo estaba en rosita en el corredor de la casa del chino Heberto 

Chang y mire que venia otro chino alegre apresurado y desde lejos venia hablando en 

chino el chino Heberto salió y lo abrazaron entre todos y hablaban su lengua con tanto 

orgullo se identifican sin pena. 

 



 4 

Pero nuestra gente no son así aquí en la comunidad hablan muy bien el mayangna. 

Toda la familia de don Zacarías, la Marlene, la Nanda, pero se afrentan no te miento si 

te fijaste agorita yo estaba platicando con un señor en mayangna apenas vos llegaste 

empezó a hablarme en miskitu siento que les da pena se avergüenzan ellos no son 

miskitu pero se creen miskitu. 

 

Nosotros también representamos una nación una etnia aunque vengan los gringos 

mestizos y miskitu debemos hablar y mantener nuestra lengua Cada vez que analizó los 

problemas de esta comunidad igual que Betania me pongo triste me preocupa la 

situación me da mucha pena que cada vez que nos encontramos entre mayangnas nos 

hablan en miskitu cuando nuestros cabellos son como los de los chinos lisos somos 

mayangna y debemos sentirnos orgullosos de nuestra lengua. 

 

E.F: ¿Qué significa ser mayangna en un contexto multicultural? 

E.J: No puedo mentir de esa historia casi no conozco si te fijas los panamahkas son 

muchos y los tuahkas son muy pocos solo esta comunidad y wasakín. Pero esta gente 

tuahka ahora intenta hablar solo panamahka o veo esto no quieren hablar mucho en 

tuahka tienen muchos términos en miskitu. Por ejemplo: el chancho de monte los 

tuahka dicen Wari y eso es miskitu por que el verdadero mayangna es Siwi . 

 

E.F: Actualmente en esta comunidad ¿Cuál es la lengua que se usa para la 

comunicación?  

E.J: No se mucho...  

 

E.F: Existe algún cambio en cuanto al uso de la lengua tuahka en la comunidad en 

comparación de los años ochenta o antes y la actualidad  

E.J: En esta comunidad hablan mas la lengua miskitu a veces yo les digo solo yo y mi 

familia hablamos en mayangna por que en la casa solo en mayangna hablamos. Todos 

nos hablan en miskitu a veces cuando les hablo en mayangna intentan hablar en 



 5 

miskitu así son la gente yo veo que nuestra gente no se valoran ellos mismos yo hace 

poco observe algo la maestra Selaina llego en bicicleta con su hijo y empiezan a hablar 

solo en español y la mamá medio hablo español. Al ver eso yo le pregunto a la maestra 

de donde es ese muchacho y ella me dice pues este niño es el que tu lo tenias cuando 

era pequeño y yo le digo pero por que hace esto por que le hablas en español eso no 

es bueno deben hacerlo en su lengua materna pienso que nosotros mismos nos 

discriminamos internamente. 

 

E.F: Si existen cambios puede explicarme a que se deben estos cambios ¿Por qué o 

Cómo surgieron estos cambios?  

E.J: En los ochentas la cruzada de alfabetización fue importante por que nuestra gente 

en las comunidades leían y escribían solo en mayangna después de esto se ha perdido 

la educación de adulto yo creo que era la alternativa pero como no se siguió se ha 

perdido ahora solo en miskitu están hablando. 

 

En kalmata hay una señora es la que habla mayangna aunque sus hijos les hablan en 

miskitu ella les contesta en mayangna no hay otra persona todos solo quieren hablar en 

miskitu en esta situación no se sabe que hacer en betania cuando hablas en mayangna 

la gente se ríen de vos es muy raro y extraño el comportamiento de la gente. La perdida 

que se dio por que los niños de ese tiempo ya son jóvenes y mujeres y al casarse con 

miskitu van perdiendo la lengua sus hijos solo están hablando en miskitu ese es el 

problema. 

 

Yo siempre veo el caso de musawas como el mejor ejemplo allí puedes ver que llega 

alguien de piel negra criollo pero con ese orgullo nos saludan en mayangna con una 

alegría y te sorprende esa actitud te alegra en cambio esta gente son lo contrario desde 

que te ven vienen gritando en mayangna a veces mejor que nosotros y eso es 

motivador. 

 



 6 

E.F: ¿Cuál es la lengua que usted utiliza en la casa con su familia?  

E.J: Todo es en mi lengua materna (Ver cuadro) 

Esposa  Myn           Hijos  Myn Hermanos            Esp                    Otros   

 

En el caso de mi hermano el sindico cuando yo le hablo en mayangna entonces me 

habla pero después cambia al miskitu eso es un problema Creo que se le debe exigir a 

la gente que hablen solo en mayangna. 

 

E.F: ¿Qué opinan los padres y madres de familia acerca de los cambios que se han 

dado con relación al uso de otra lengua?  

E.J: Hermano es lo que te estoy diciendo a mi me da mucha pena esta situación no 

piensan no se preocupan para nada sobre el problema de la perdida de la lengua les da 

igual a veces alguna persona dice algo pero pregúntale a este niñito no habla nada de 

mayangna desde que nacieron solo en miskitu ya se creen miskitu no piensan nada si 

son mayangna o no. 

 

E.F: No cree usted que esta situación con el tiempo puede afectar a la comunidad en 

cuanto su identidad y lo que respectan a derechos como mayangna ¿Cómo lo ve 

usted?  

Z.A: (Wahai) Amigo si yo te dijera que eso es lo que pienso, que con el tiempo los 

lideres mayangnas y otras personas mayangnas pueden desconocer a estas 

comunidades que se niegan a hablar la lengua y negar su identidad. Aquí hay personas 

que son líderes, hijos de este pueblo, que tienen poder o influencia dueño de estas 

tierras pero, ellos solo se preocupan por sus propios intereses y no se preocupan por 

los problemas de la comunidad.  

 

Hoy, se esta perdiendo la identidad mayangna, hay muchos estudiantes pero no 

pueden conseguir un proyecto que se trate de alfabetizar a todos los adultos y jóvenes 

solo en mayangna. Pero hoy la perdida continua, si ves, esta señora que vive allí en 



 7 

frente, un día llego un hombre miskitu de prinzapolka y ella se caso con el sin 

conocerlo, es un desconocido pero se juntaron todos los hijos están hablando en 

miskitu y ella siendo mayangna, ahora se siente miskitu.  Estos niños si les hablas en 

mayangna solo se ríen de uno, esto nos desanima, estamos perdiendo nuestros 

derechos, le damos mas valores a los miskitus como si nosotros no tuviéramos valor. 

Eso es triste. 

 

E.F: Las relaciones matrimoniales cómo se da entre los que se casan. 

E.J: Aquí las relaciones se dan con personas que llegan de otras comunidades esa 

familia son de Prinzawala el otro es de Isnawas un miskitu y se ajuntaron.  En el caso 

de don Zacarías se caso con una señora tuahka de wasakín y sin embargo sus hijos 

hablan solo en miskitu algunos medio hablan en mayangna.  El varón mayor viene con 

su señora de mukuswas y ahora la señora se siente miskita. Otros se casan con miskitu 

de río Coco y así se van perdiendo hay mucha gente en esta comunidad que son de 

otros lados. 

 

E.F: No cree usted que los matrimonios mixtos sea uno de los factores de la pérdida de 

la lengua tuahka en la comunidad. 

E.J: No en todo caso por que hay familias que se casan entre mayangnas pero no se 

por que pierden la lengua. En Betania mi hermano se caso con una mujer de Wihilwas y 

ella es mayangna pero habla solo miskitu con sus hijos en el hogar pero también 

relacionarse  con otros grupos étnicos causan muchos daños para nuestro grupo se 

aprenden costumbres no buenas se pierde la lengua con al llegada de una persona 

extraña a al comunidad también se crean conflictos. 

 

Es por eso que yo respeto las comunidades de españolina, mukuswas y santa maría ya 

que ellas siempre mantiene su lengua, a Arenaloso vos llegas allí y miras mujeres 

blancas parecen mestizas pero son mayangnas todas están hablando en mayangna 

vas a musawas donde viven miles de gente y si vos hablas en miskitu no te darán ni 



 8 

una taza de wabul por que con eso ellos demuestran ser fuerte y celosos de su 

identidad pero en estos lados la gente son lo contrario. 

 

E.F: Los ancianos de la comunidad ¿Qué opinan acerca de esta situación de la perdida 

de la lengua tuahka? 

E.J: Los ancianos no dicen nada todos hablan solo en miskitu, yo digo que en 1968 

cuando yo llegue a betania me fijaba que los hijos nietos de don Rosendo solo 

hablaban en miskitu y hasta el día de hoy es igual, por eso que hoy en día hay un 

problemas, mayangna que cuando intentaba hablar miskitu la gente de Dos Bocas que 

eran mayangnas lo remedaban por que no habla bien y se burlaban de el para que 

dejara de hablar esa lengua por que todo el pueblo sobe que el es mayangna y quería 

aparentar como miskitu. 

  

E.F: Usted cree que la situación migratoria de personas de otras etnias influye en al 

perdida de la lengua de la comunidad 

E.J: Las migraciones son un problema por que yo lo veo como un problema muy grave 

se esta perdiendo la lengua mayangna por el miskitu fíjate el gringo o el chino hablan 

cada quien su lengua pero nosotros hablamos otra lengua yo veo que la gente no 

quieren hablar en nuestra lengua y la sustituyen por el miskitu. 

 

E.F: Cuál ha sido el papel de la  Iglesia Morava en cuanto a la divulgación de la lengua 

sumu-tuahka en al comunidad 

E.J: Si te digo que casi nada en el año 1990 por el problema de la perdida de la lengua 

el reverendo Eugenio Jacobo gestiono un proyecto tomando en cuenta que nosotros 

somos una etnia y tenemos derecho a divulgar nuestra lengua se consiguió un fondo 

para traducir la Biblia en mayangna y con muchos esfuerzos se logro traducir la Biblia 

ahora tenemos nuestra Biblia en nuestra propia lengua fíjate que de Costa Rica me 

mandaron 60 Biblia en mayangna me trajeron nos chiles los repartí en toda la 

comunidad y les dije ustedes todos los miércoles, viernes y domingo deben traer la 



 9 

Biblia para cuando nos toque leer en Texto Bíblico lo podemos hacer en la nuestra 

lengua cuando lo intente pues casi nadie lo llevaba después empezaron a decir que la 

Biblia en mayangna no estaba buena por que no entendemos lo que dice solo 

entendemos lo que dice la Biblia en miskitu y cuando predicamos con la  Biblia en 

mayangna la gente se ríe, es algo feo.  

 

A mí me da mucha pena la actitud de la gente esta situación no se que hacer nuestros 

reverendos nos dieron la oportunidad para que nosotros como cualquier otro grupo 

tengamos nuestra Biblia en nuestra lengua enseñar la palabra de Dios en mayangna 

pero como te he dicho si vos vas a la comunidad de españolina y mukuswas no usan la 

Biblia en mayangna. 

 

Pero si vas a musawas para ejemplificarte mejor de Sakalwas, Suniwas, Kuahbul y toda 

la reserva a horita solo usan la Biblia en Mayangna cantan con toda alegría en 

Mayangna si vas a estas comunidades del río como bambana y predican en mayangna 

mas bien la gente se ríe. Aquí en Dibahíl pues para decirte la verdad muy poco les 

hablo de eso estoy recién llegado. 

 

E.F: En las reuniones que hace la Iglesia asamblea y la escuela ¿Qué lengua es la que 

usan? 

E.J: Aunque en todos los eventos se habla en miskitu inclusive en la escuela la maestra 

que viene da la clase en miskitu yo estoy escuchando de la casa a veces por allá habla 

un poco en mayangna y los deja y después todo en miskitu. 

 

E.F: Usted como padre de familia ¿Qué medida ha tomado para que en su familia no se 

pierda la lengua tuahka? 

E.J: Pues yo no tengo problemas en ese aspecto yo con mi familia todo el día y siempre 

solo hablamos en mayangna si yo también soy gente soy de una etnia tengo derecho 

tengo mi lengua y por que la voy a negar. 



 10 

 

E.F: El programa de EIB esta contribuyendo al rescate revitalización y desarrollo de la 

lengua tuahka. 

E.J: Wahai (Amigo) yo veo que los maestros que trabajan para el PEBI (Programa de 

Educación Bilingüe Intercultural) son muy mentirosos engañan mucho a la gente, les 

entregan libros en mayangna y eso es importante, que el español y el mayangna se 

enseñe, si solo enseñara en mayangna a los niños, a medida que van aprobando de 

grado no saben nada de español. 

 

Pero ahora veo y escucho que en las escuelas hasta que los maestros ven a un 

mayangna u otro docente entonces empiezan a desarrollar la clase en mayangna, pero 

la lengua de mayor uso es el miskitu por que aquí en dibahíl los maestros vienen 

orientados a dar clase en mayangna pero cuando vienen todos los hacen en miskitu y 

no usan el español los niños por eso es que hablan en miskitu pregúntale a este niño 

(Ayangna ais yah) se repite o se pregunta muchas veces (el niño no contesta) viste no 

entienden nada de Mayangna solo miskitu. 

 

E.F: Los docentes de la escuela bilingüe ¿Qué lengua usan para la comunicación con 

los niños? 

E.J: Solo dan la clase en miskitu eso es lo que pasa. 

 

E.F: Si a usted le correspondiera tomar medidas en su comunidad para conservar la 

lengua como elemento clave de la identidad de un pueblo ¿Qué es lo primero que 

haría? 

E.J: Los niños solamente saben hablar en miskitu no saben nada en algunas casos ni 

una palabra. 

 

E.F: Durante nuestra conversación. Hay algo que se olvido para que me lo pueda 

contar. 



 11 

E.J: Pues no podría decirte exactamente que medida tomar pero yo veo que esa 

perdida de la lengua que se da esas personas que trabajan en el pueblo ven la rama de 

la educación tienen que venir a visitar con mas frecuencia a la comunidad y sensibilizar 

más a los comunitarios ancianos madres y padres les enseñen a sus nietos e hijos a 

hablar solo en mayangna para que así puedan hablar el mayangna. 

 

Pues yo creo que es necesario normar ciertos casos pero debe ser consensuado con la 

comunidad para que la vean como una necesidad aunque yo les digo que es penoso 

que nosotros no somos miskitu y estamos hablando solo en miskitu tratemos que con 

mucho respeto empecemos hablar solo en la lengua mayangna. Nosotros como 

pastores les hablamos a la gente para que tomen conciencia y hablen la lengua pero la 

gente como que no entienden pero se que para que esto cambie se requiere de mucho 

esfuerzo y tiempo  

 

E.F: Usted piensa que me ha dicho todo lo que deseaba contarme.  

E.J: Yo creo que lo que vos me preguntaste yo te he contestado creo que no se me ha 

olvidado otra cosa pero sugiero que los lideres deben de apoyar a las comunidades 

para combatir esta situación con el apoyo de nuestros ancianos que no han muerto creo 

que se puede lograr mucho con los niños hijos esposas para aprender a hablar la 

lengua mayangna si se mueren nuestros ancianos perderíamos mucho tenemos que 

hacer un esfuerzo para fortalecer el derecho de nuestra lengua. 

 

E.F: Le gustaría que podamos conversar en otra ocasión ¿De qué cosa le gustaría que 

platiquemos? 

E.J: Yo estoy dispuesto en poder conversar mas sobre esto si para eso estamos. 

EF: Gracias. 

 

 

 



 12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GUIA DE ENTREVISTA  MAS, EN. 6. 

 

Entrevistador: Eloy Frank Gómez  

Entrevistado: Marlene Nicasio   

Cargo: Jueza Comunal  

Comunidad: Dibahíl  

Edad: 38 años 

 



 13 

Eloy Frank: Usted como conocedor de la historia de su pueblo ¿Qué puede decirme  

sobre el origen de los mayangnas tuahkas? 

Marlene Nicasio: Mira sobre historia no te puedo decir mucho (interferencia ruido de 

lata de un grupo de niños) para el 14 de septiembre no tienen banda y tambores por 

eso lo hacen con galones viejos y potes. 

  

E.F: Esta Comunidad es de descendencia tuahka. 

M.N: Hombre los que están hablando tuahka si son mayangna pero no puedo decirte de 

donde vinieron hay tuahkas, hay panamahka, miskitu, hay mestizos también. 

 

E.F: ¿Cuál fue la primera comunidad donde se asentaron? 

M.N: Yo si no se pero dice mi mamá que esta comunidad es la mas antigua. 

  

E.F: ¿Qué le hace pensar a usted que las personas que viven en esta comunidad son 

mayangnas?  

M.N: No se si me voy a expresar mal pero te digo que estaba pequeña talvez no me 

preocupaba mucho esa situación de si sumu – mayangna o que pero yo no hablaba el 

mayangna pero durante la revolución (Sandino) empecé a darme cuenta sobre lo que 

significaba ser sumu, pero ahora siento que es mas importante ser mayangna por que 

para mí es tener orgullo de pertenecer a un grupo o etnia aunque me sentía mal por ese 

termino de sumu por que en el tiempo de la revolución la gente decía que ser5 sumu 

era lo peor haragán por eso no me gustaba que la gente me dijera sumu por eso me 

siento mucho mejor cuando me dicen mayangna. 

  

E.F: ¿Qué significa ser mayangna en un contexto multicultural? 

M.N: No te puedo decir no conozco mucho. 

  

E.F: Actualmente en esta comunidad ¿Cuál es la lengua que se usa para la 

comunicación?  



 14 

M.N: Yo lo que observo es que hombre la gente hablan el sumu la mayor parte de la 

gente hablan mayangna yo con mis hijos mi mamá hablamos solo en mayangna. La 

comunidad se hablan pero lo adultos cuando se hacen reuniones soplo se intenta 

hablar en mayangna aunque vengan los miskitu hablamos en sumu y si no entienden lo 

traducimos en miskitu. 

 

E.F: Existe algún cambio en cuanto al uso de la lengua tuahka en la comunidad en 

comparación de los años ochenta o antes y la actualidad.  

M.N: En los años ochenta es cierto yo me acuerdo que la gente hablaban mas en 

mayangna mi mamá y mi papá aunque él es miskitu ellos solo hablaban en mayangna, 

ahora hablan en miskitu pero también de vez en cuando hablan en mayangna pero el 

cambio se ha dado por que mucha gente se convirtieron o se creen miskitu, además 

hay mucha gente que se ha venido de otro lado miskitu y mayangna de musawas pero 

estos ahora solo hablan en miskitu y mayangna. 

  

E.F: Si existen cambios puede explicarme a que se deben estos cambios ¿Por qué o 

Cómo surgieron estos cambios?  

M.N: Como te he dicho yo creo que la perdida de la lengua se da por que en la 

comunidad han venido mucha gente y miskitu de otro lado y se han ajuntado con 

mujeres de la comunidad. 

 

E.F: ¿Cuál es la lengua que usted utiliza en la casa con su familia?  

M.N: Pues en mi casa yo uso tres lenguas mayangna, miskitu y español con mis hijos 

les hablo en mayangna y miskitu ellos me entienden yo tengo un niño que su padre es 

mestizo con mis hermanos hablamos en miskitu por que ellos no hablan en mayangna. 

Cuando me encuentro con mayangnas hablo mayangna uso las tres lenguas según la 

lengua que hable la persona. 

  



 15 

E.F: ¿Qué opinan los padres y madres de familia acerca de los cambios que se han 

dado con relación al uso de otra lengua?  

M.N: Los comunitarios están molestos por este problema que ese esta perdiendo la 

lengua yo les digo que antes ustedes hablaban solo en su lengua materna tuahka pero 

ahora que llegaron los miskitu a la comunidad talvez por pena no hablan el mayangna y 

en sus casas solo hablan en miskitu por eso es que los niños solo están hablando en 

miskitu y no me dicen nada por eso yo les digo que los padre y las madres son 

culpables. 

 

 E.F: No cree usted que esta situación con el tiempo puede afectar a la comunidad en 

cuanto su identidad y lo que respectan a derechos como Mayangna ¿Cómo lo ve 

usted?  

M.N: Mira eso es cierto lo que vos decís yo les digo a la gente…. el momento en que 

dejan de hablar la lengua estas perdiendo tus derechos esa es tu lengua tienen que 

hablarlo pero si ahora te niegas a hablar tu lengua y hablas el miskitu algunos dicen que 

por el hecho de que hay varias familias miskitu se ven obligados a hablar en miskitu 

pero yo les dijo pues no lo hagan si ellos quieren que aprendan la lengua pero no tienen 

que dejar de hablar tu lengua por eso es que los niñitos solo están hablando miskitu. 

 

E.F: Las relaciones matrimoniales ¿cómo se da entre los que se casan?  

M.N: Es mas con miskitu muy poco con mestizos. 

E.F: No cree usted que los matrimonios mixtos sea uno de los factores de la pérdida de 

la lengua tuahka en la comunidad. 

M.N: Aquí las relaciones se dan mas entre los mayangna y miskitu pues te cuento que 

yo viví con un mestizo aquí ya no hay reglas o normas las cuales eran prohibidas 

relacionarse con otros grupos étnicos pero sabes que yo creo que por eso tenemos ese 

problema hay mucha libertad y los jóvenes ya sean varones o mujeres no les importa 

las consecuencias de esas relaciones a veces pienso que no debería de darse ese 

problema de la perdida como yo no he perdido mi lengua yo pienso que es fachentada 



 16 

de la gente por querer aparentar otra cara hay personas que por el hecho de vivir con 

un mestizo o miskitu dice que no hablan sumu son criados para mí le dan mucho valor a 

la raza del hombre y a la lengua pero ella no se valora lo hace famoso. 

 

Fíjate que pienso lo contrario si un miskitu quiere vivir conmigo que respete mi lengua si 

no le gusta pues lo dejo. Por eso es que los niños pierden la lengua se hacen miskitu y 

cuando les hablas en mayangna te dicen que hablas y siendo hijos de mayangnas. 

 

E.F: Los ancianos de la comunidad ¿Qué opinan acerca de esta situación de la perdida 

de la lengua tuahka? 

M.N: Pues los ancianos estaban molestos por este problema que la gente están 

dejando de hablar la lengua. Aun se molestan mi mamá don Zacarías don Faustino 

ellos siempre hablan de eso (ni hablando) (cállate) regañan a sus familias por que no 

hablan tuahka y las madres dicen yo hablo tía pero mi mamá les dice pero tus hijos no 

hablan el mayangna por que pero ahora están muy callados se cansaron. 

  

E.F: Usted cree que la situación migratoria de personas de otras etnias influye en al 

perdida de la lengua de la comunidad. 

M.N: Yo veo eso como un problema ellos son los causantes que la gente pierda su 

lengua por eso de mi parte no quisiera ni aceptaría que vinieran mas miskitu a la 

comunidad como dice un hermano mío que los niños que saben un capitulo en 

mayangna se pierde todo. Si pudiera evitar que vengan mas gente yo lo haría. 

  

E.F: ¿Cuál ha sido el papel de la Iglesia Morava en cuanto a la divulgación de la lengua 

sumu-tuahka en al comunidad? 

M.N: Yo como jueza de la comunidad les exijo que les enseñen en la lengua mayangna 

y si no lo hace vamos a publicar sus nombres por el programa radial en mayangna para 

que les de pena es una forma de presionarlos. Cuando yo hago reunión siempre estoy 

diciéndoles que no hablen en miskitu es por eso que sus hijos están perdiendo la 



 17 

lengua yo les digo le voy a decir a Eloy que publique sus nombres y que diga en su 

programa que en Dibahíl  ya no hay mayangnas solo viven miskitu ahora cuando ando 

por la comunidad supervisando algún trabajo me hablan en mayangna. 

  

E.F: En las reuniones que hace la Iglesia asamblea y la escuela ¿Qué lengua es la que 

usan? 

M.N: Uso de la lengua en diversos contextos. Dice mi hija que es mayangna hay un 

profesor que no habla miskitu solo en mayangna da la clase y te digo que los niños 

están aprendiendo a hablar la lengua sienten la necesidad de aprender el mayangna y 

lo están haciendo algunos maestros se les enseñan en miskitu y español. 

 

 E.F: Usted como padre de familia ¿Qué medida ha tomado para que en su familia no 

se pierda la lengua tuahka? 

M.N: Mira en mi caso yo les exijo fuertemente a que hablen mayangna a veces les pego 

y los regaño les digo fíjate en tu pelo aunque sea un poco crespo no creas que los 

miskitu ese pelo les nació solo pero ustedes son tuahka yo les exijo que hablen y 

practiquen la lengua que lean libros en mayangna por eso hay varios libros en 

mayangna. No quiero que se pierda la lengua. 

 

E.F: El programa de EIB esta contribuyendo al rescate revitalización y desarrollo de la 

lengua tuahka. 

M.N: Yo veo que los que trabajan en el PEBI no se preocupan por estos problemas es 

la primera vez que un mayangna anda investigando este problema que tenemos en las 

comunidades ni les interesa saber y conocer a fondo el por que de este problema les da 

igual eso no es bueno que vengan y que hablen con las comunidades. 

 

E.F: Los docentes de la escuela bilingüe ¿Qué lengua usan para la comunicación con 

los niños? 



 18 

M.N: Hombre en cuanto a eso, pues yo veo que utilizan tres lenguas, mayangna miskitu 

y español. El maestro nuevo Freddy el no habla miskitu y por eso solo habla en 

mayangna y español trabaja en la escuela por eso ahora es mejor los niños ya vienen y 

me dicen mamá ahora solo en mayangna nos están enseñando la otra maestra si da 

clase en miskitu (…risas) y yo creo que eso crea una dependencia de los niños en el 

maestro si me habla en mayangna me lleva a traducir en miskitu y por eso pierden el 

interés en aprender mayangna. 

  

E.F: Si a usted le correspondiera tomar medidas en su comunidad para conservar la 

lengua como elemento clave de la identidad de un pueblo ¿Qué es lo primero que 

haría? 

M.N: Los niños entre ellos hablan en miskitu cuando están jugando donde quiera que 

estén solo hablan en miskitu algunas palabras las dicen en mayangna yo creo que la 

culpa de esto la tienen los maestros que venían antes por que acostumbraban a los 

niños a hablar solo en miskitu también los padres y las madres. 

 

E.F: Durante nuestra conversación. Hay algo que se olvido para que me lo pueda 

contar. 

M.N: Yo les exijo que solo hablen en mayangna hace poco yo les dije que solo tenían 

que hacerlo en mayangna a mi nadie me habla en miskitu cuando lo hacen les digo no 

entiendo lo que dicen yo no hablo miskitu entonces me hablan en mayangna los obligo 

a que entiendan que ellos no son miskitu sino mayangnas eso lo he normado. 

 

E.F: Usted piensa que me ha dicho todo lo que deseaba contarme.  

M.N: Mira creo que te he dicho lo que me has preguntado pero hay algo que quiero 

decirte pero creo que vos no andas en ese paquete. Es el problema de la escuela yo 

anduve donde el alcalde y sabes que me dijo que estaba cansado que les hablara de 

escuela pues me regaño yo le dije hubiera sabido que usted me iba a decir esto nunca 

le hubiera dado el voto. Como en la comunidad de Wihilwas que no hay mucha gente le 



 19 

construyeron una buena escuela y aquí los niños están sufriendo no tenemos una 

banda para los niños pero no nos resuelven nada esa es mi preocupación. Bueno 

tantas cosas pero no se que hacer me aflige esto. 

 

E.F: Le gustaría que podamos conversar en otra ocasión ¿De qué cosa le gustaría que 

platiquemos 

M.N: Ya te dije que por ahora creo que sí 

 

 



 20 

ANEXOS 
 
 
A. Cuadros de congruencia  

 
1. Tema: “Identidad y desplazamiento lingüístico en la comunidad sumu mayangna  tuahka de Wasakín del 

municipio de rosita” 
 
Objetivo general: Conocer  los factores que contribuyen al desplazamiento de la lengua Ssumu- – 
MayangnaMayangna- – Ttuahka, por la lengua miskituo. 

  

No OBJETIVOS ENFOQUE 
T/M 

METODO TECNICA INSTRUMENTOS HERRAMIENTAS 

1 . Analizar las repercusiones 
del cambio de la práctica 
comunicativa en la 
concepción de la identidad 
Sumu Mayangna 

 

Etnografía. 

- Mapeo  

- DRP  

- Investigación 

acción  

- Grupos 
Focales. 
 
Entrevistas 
directas  

- Diario de campo 

- Libreta 

- Guía grupal. 

-Guía de entrevista. 

- Cuaderno 

- Lápiz 

1.1 Cognitivo 
Convivencia de cultura en la 
comunidad. 

 Trabajo 
Etnográfico. 

Verbalización 
comunicativa 

Vivir cultural - Diario de campo - Cuaderno 
- Lápiz 

1.2 Metodológica 

Clasificación y 
procesamiento de la 
información obtenida. 

- Hermenéutica - Análisis de 

contenido 

- Núcleo 

- Código 

- Fichas 

- Grabadoras 

- Guías de campo. 

- Guías grupales 

- Computadoras 

 

1.3 Evaluativo 

Realizar comparaciones de 
datos empíricos y datos 
teóricos existentes acerca 
de las dos variantes 
lingüísticas. 

- Enfoque 

etnográfico 

Hermenéutica 

- Análisis de 

contenidos 

- Análisis del 

discurso 

- Compara-

ción 

- Diario de campo 

- Libreta 

- Guía grupal. 

- Documentos de 
campos.  
- Guías  de grupos 
focales. 



 21 

2. Tema: “Identidad y desplazamiento lingüístico en la comunidad sumu mayangna  tuahka de wasakin del 
municipio de rosita” 

 
Objetivo general: Conocer  los factores que contribuyen al desplazamiento de la lengua Ssumu- – 
MayangnaMayangna- – Ttuahka, por la lengua miskituo. 
 

 
 
 

No OBJETIVOS ENFOQUE 
T/M 

METODO TECNICA INSTRUMENTOS HERRAMIENTAS 

2 Captar Aprender: 
Verificar el uso de la lengua 
Sumu-mayangna tuahka y el 
miskitu en la comunidad de 
Wasakín. 
 

- Sociología 
comprensiva 

- Grupos focales  
- Entrevistas  
- Historias de 
vida 

- Grupos focales  

- Historia de 
vida . 
Observación 
participativa de 
eventos. 

- Diario de campo 
- Libreta 
- Guía grupal. 
Guía de 
observación 

- Cuaderno 
- Lápiz 
grabadoras 
casetes. 

2.1 Cognitivo: 
Convivencia conjunta e 
intercambio cultural. 
 

fenomenológi

co 

Etnográfico. 

- Verbalizacion - 

Comunicativa 

Diagnostico 

participativo 

Guía 

Observación 

participativa 

- Cuaderno 

- Lápiz 

2.2 Metodología: 
Procesamiento y 
sistematización de datos a  
través de instrumentos 
aplicados. 
 

Hermenéutica - Análisis de 
contenido  
- Análisis del 
discurso  

- Núcleo 
- Código 
- Fichas 

- Grabadoras 
- Guías de campo 

- Guías grupales 
- Computadoras 

 

2.3 Evaluación 
Análisis comparativo de 
resultado. 
 

Enfoque 
etnográfico 

- Análisis de  
contenido 

Comparación - Diario de campo 
- Libreta de 
campo 
- Guía grupal. 

- Documentos de 

campos.  

- Guías  de grupos 
focales. 



 22 

3. Tema: “Identidad y desplazamiento lingüístico en la comunidad sumu mayangna  tuahka de wasakin del 
municipio de rosita” 

 
Objetivo general: Conocer  los factores que contribuyen al desplazamiento de la lengua Ssumu- – 
MayangnaMayangna- – Ttuahka, por la lengua miskituo. 

 

No. Objetivo Enfoque 
t/m 

Método Técnica Instrumentos Herramientas 

3. Analizar  la percepción por parte 
de los comunitarios sumu 
tuahka de la comunidad de 
Wasakín  respecto al fenómeno 
de desplazamiento de la lengua. 

Fenomenol
ogia. 

 

Observación 
participativa. 
 
Registro 
Grabaciones 

Observación 
de eventos 
cotidianos 
-Mapa de 
movilidad 
Reflect.  

- Guía de observación 
Diario de  campo. 
 
-Guias de entrevistas. 
-Asambleas 
comunitarias. 

- Papel, 
- Lápiz 
- Grabadora 
cuadernos de 
apuntes 
- Diario de campo. 

3.1 Cognitivo: 
Realizar visita de permanencia 
para convivir cultura. 
 

 
Etnográfico 

- Observación 
directa 

-Vivir cultura.  
-Observación 
participativa 

- Grabación,  
- entrevista,  
-asambleas 
comunitarias. 
-Guía de observación. 

- Cuaderno 
- Lápiz 
-Casettes 
-Grabadora 
 

3.2 Metodológico 

Análisis de datos obtenidos 
mediante la libreta y diario de 
campo. 

Hermenéuti
ca 
 

- Trascripción 
de entrevistas 
y notas de 
Canopo. 

- 
Investigación 
acción  

- Cuaderno de campo 

- Guías de trabajo 

- Guías grupales 
- Computadoras 

3.3 Evaluativo: 
Se hará mediante comunicación 
e información obtenida en base 
a la experiencia del trabajo de 
campo,  

- 
Etnometod
ología 

- Análisis de 
contenidos 

Autorreflexió
n -
Conversació
n 
cotidiana 

- Diario de campo 
- Libreta 
- Guía grupal 

- Documentos de 
campos.  

- Guías  de grupos 
focales. 



 23 

B1. Guía de Entrevista 

1. ¿Cómo conocedor de la historia de su pueblo Qué me puede decir sobre el origen de 

los Mayangnas Tuahkas? 

 

2. Simikara ¿Qué significado tienen para los Tuahkas? 

 

3. ¿Cuál fue la primera comunidad donde se asentaron? 

 

4. ¿Qué le hace pensar a usted que las personas que viven en esta comunidad son 

Mayangnas? 

 

5. ¿Qué significa ser Mayangna en un contexto multicultural? 

 

6. Actualmente en esta comunidad ¿Cuál es la lengua que se usa para la 

comunicación? 

 

7. Existe algún cambio en cuanto al uso de la lengua Tuahka en la comunidad en 

comparación de los años ochenta o antes y la actualidad 

 

8. Si existen cambios puede explicarme a que se deben estos cambios ¿Por qué o 

Cómo surgieron estos cambios? 

 

9 ¿Cuál es la lengua que usted utiliza en la casa con su familia? 

 

10. ¿Qué opinan los padres y madres de familia acerca de los cambios que se han 

dado con relación al uso de otra lengua? 

 

 

 



 24 

11. No cree usted que esta situación con el tiempo puede afectar a la comunidad en 

cuanto su identidad y lo que respectan a derechos como Mayangna ¿Cómo lo ve 

usted? 

 

12. Las relaciones matrimoniales cómo se da entre los que se casan 

  

13. No cree usted que los matrimonios mixtos sea uno de los factores de la pérdida de 

la lengua Tuahka en la comunidad 

 

14. Los ancianos de la comunidad ¿Qué opinan acerca de esta situación de la perdida 

de la lengua Tuahka? 

 

15. Usted cree que la situación migratoria de personas de otras etnias influye en al 

perdida de la lengua de la comunidad 

 

16. ¿Cuál ha sido el papel de la Iglesia  Morava en cuanto a la divulgación de la lengua 

Sumu Tuahka en al comunidad? 

 

17. En las reuniones que hace la Iglesia asamblea y la Escuela ¿Qué lengua es la que 

usan? 

 

18. Usted como padre de familia ¿Qué medida ha tomado para que en su familia no se 

pierda la lengua Tuahka? 

 

19. El Programa de EIB esta contribuyendo al rescate revitalización y desarrollo de la 

lengua Tuahka 

 

20. Los docentes de la escuela bilingüe Qué lengua usan para la comunicación con los 

niños 

 



 25 

21. Si a usted le correspondiera tomar medidas en su comunidad para conservar la 

lengua como elemento clave de la identidad de un pueblo ¿Qué es lo primero que 

haría? 

 

22. Durante nuestra conversación Hay algo que se olvido para que me lo pueda contar 

 

23. Usted piensa que me ha dicho todo lo que deseaba contarme  

 

24. Le gustaría que podamos conversar en otra ocasión ¿De qué cosa le gustaría que 

platiquemos? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 26 

B2. Guía de Observación  
 
 
1- La situación de uso de las lenguas  en diversos contextos de la comunidad. 
 
Escuelas  Pnk  Tk  Mk  Esp. 
 
 
Iglesia   Pnk  Tk  Mk  Esp. 
 
 
Reuniones  Pnk  Tk  Mk  Esp. 
 
 
Asambleas  Pnk  Tk  Mk  Esp. 
 
 
Juegos   Pnk  Tk  Mk  Esp. 
 
 
 
2- Las relaciones interétnicas entre Sumu / Mayangna y Miskitu. 
 

a. Relaciones matrimoniales mixtas entre Sumu / Mayangna y Miskitu. 
                     Pnk  Tk  Mk  Esp. 

 
b. Los eventos comunicativos Miskitu – Mayangna. 

  Pnk              Tk  Mk  Esp. 
 
c. Lengua franca que usan en los hogares de parejas mixtas. 

                  Pnk  Tk  Mk  Esp. 
 
 
3- Uso de la lengua por parte de los niños dentro de la comunidad.  
 
 
 
                Juegos        Pnk  Tk  Mk  Esp. 
 
Bañándose en el río. Pnk               Tk                  Mk                 Esp. 
 
 
 
 
 



 27 

Transcripción Asamblea Wasakín  

 

Yo creo que dentro de mi edad de 47 años, solo el miskito vengo hablando. De esta 

manera todos lo que vivimos aquí tenemos la misma situación, no hablamos en Sumu, 

sino que hasta que Denis estudio se aplico en practicar el Sumu (solo el español y 

miskitu). También hasta que pusimos en práctica la educación bilingüe comenzamos a 

hablar en Sumu por eso actualmente los niños de hoy enfrentar dificultad en el uso del 

idioma materno Sumu.  

 

Ahora los mayores de la familia, todos debemos emplear cotidianamente el Sumu, y lo 

otro es que como factor clave a esta situación es que los pastores de la Iglesia Morava, 

solo predican en miskitu para mencionar por ejemplo el pastor Anselmo, Mike o Miguel, 

en las celebraciones de Escuela Dominical también solo en miskito.  

 

¿Cuáles fueron los motivos mas relevantes para ser uso del miskito; hablamos?  

 

El caso de los miskito que hablan el Sumu o nosotros como sumus familiarizamos con 

el idioma miskito; en mi edad de 52 años, nadie me exige hablar el miskito, desconozco 

porque todos los que vivimos en Wasakín, como yo, entre el miskito y el sumu, karak… 

muchos de los que vivimos aquí les dan la importancia al uso del miskito pero cuando 

tocamos este punto se vuelve problemático el asunto y caemos en conflictos entre 

nosotros, por tal razón yo no tengo una respuesta. Es por eso entre nosotros mismos 

nos comunicamos solo en miskito, esto para mi se debe desaparecer del uso cotidiano.  

 

Por otro lado es necesario partir de los conocimientos, porque sin los cuales el uso del 

miskito será una opción para toda la vida, en nuestras discusiones tomamos como 

ejemplo el caso del miskito que es avanzado en materia de enseñanza, un maestro, en 

esta comunidad no pretende enseñar en tuahka sino solo el español y luego el miskito.   

 



 28 

Reconocemos que estamos perdiendo un valor, el no usar el sumu, mire, el miskito usa 

mas el español y ahora nosotros (los de Wasakín) queremos hablar solo el miskito. Este 

asunto no es cosa de ocultar, aquí lo que hace falta es la educación, muchas veces 

habla por esta situación, miren este maestro que esta aquí no habla el tuahka; yo dije 

en la Asamblea pasada en este tiempo el uso del idioma tuahka es necesario poner en 

practica ya que todo el tiempo desde los maestros hasta los niños solo han puesto en 

practica el panamahka, ahora nosotros tenemos que actuar, la situación es compleja, 

los mas adultos solo hablan el miskito, en la escuela no pueden comunicarse en sumu, 

ante este problema nos exige hasta pegar a nuestros hijos, pero sabemos que no es 

correcto aplicar esta sanción.  

 

Había un anciano que en paz descanse, el si enseñaba el sumu a sus hijos, el cual 

decía o se identificaba como el sumu. Habemos mucho que no siquiera pensamos 

como mejoramos este problema pero en el panamahka hay mucho avance. En esta 

comunidad si los más adultos nos ponemos de acuerdo para aplicar nuestro propio 

asunto que es el uso de nuestro idioma perfectamente podemos lograr.  

 

En el pasado aquí en esta comunidad solo se comunicaban en tuahka-sumu, y ahora 

esas familias hoy en día solo se hablan en miskito. Yo no se porque cambiaron su 

tradición, desde mi punto de vista es que carece de conocimiento y sus derechos.  

 

Es un problema que va empeorando cada vez por desconocer la realidad porque los 

mas mayores no somos ejemplo en cuanto al uso del idioma Sumu-Tuahka.  

 

La desaparición del idioma Sumu-Tuahka ven como un problema o es algo natural / 

normal para ustedes. 

 



 29 

Desde mi manera de ver la desaparición del tuahka es un problema creado o provocado 

por nosotros mismos, porque miren, yo hablo con mis hermanos en sumu, miskito y si 

es posible hasta en español.  

 

En mi criterio olvidar o no hablar el tuahka fue un gran error mío, hablar solo en miskito 

también fue un error pero eso se debe a que cuando yo nací ya el uso del miskito era 

una practica normal como un idioma (1964) desde esta época, pero también practique 

el sumu y pude dominar y este mismo caso puede repetirse con los niños de nuestro 

tiempo. 

 

¿Por qué solo hablamos en miskito, lo vemos muy importante o existe otro interés? 

 

Los miskito nos dicen que la familia sumu se origino del lodo designándoles otras 

tonalidades despectivas en el río Coco Umbra, enfrentamos esta misma situación con 

los miskitos y sabemos muy bien que tantas barbaridades que nos aplican porque se 

casan con los / as miskitos.  

 

Quiero aclarar esta pregunta de la siguiente manera. Que los sumus son malos y otros 

tontos mas que nos tildan, yo tengo una mujer miskita por esposa, sin embargo en mi 

hogar no es muy practicado el uso del miskito, en la comunicación mis hijos me miran 

que yo hablo el miskito únicamente con ella (esposa) que pasa, que los hijos fácilmente 

lo aprenden sin que los obliguen, ni les enseño que hablen el miskito, pero solo el 

hecho de escuchar hablando el miskito ellos lo toman como el único idioma y hasta 

llegar a la escuela encuentran otro idioma el cual es el sumu panamahka. 

 

¿Por qué usted siendo de otro idioma no les enseña a sus hijos? 

 



 30 

Esa parte es la que nosotros enfrentamos en situaciones de desventaja. En cuanto a 

este caso sabemos que es un problema, él mismo lo esta diciendo que es un error que 

hasta ahora se esta asumiendo. Desde este punto de vista debemos llegar a la 

conclusión, porque solo el miskito, a caso en nuestro idioma no podemos comunicar. Yo 

siempre pongo de ejemplo el caso de la Cristina Poveda, ella es miskita, es de 

naturaleza miskita no podemos decir otra cosa, pero aun así piensa diferente, sus hijos 

hablan el Sumu porque preferimos por el miskito, ese es nuestro error mas grave. Yo si 

digo que soy sumu, no me enseño mi padre y toda la vida lo mantengo.  

 

¿Qué les enseñen a sus hijos, son sumus-tuahka u otra cosa? 

Hace poco vi un caso, el hijo de Armijo venia del río, y cuando lo acerque le dije, 

entonces sumu y me vuelve a ver y me dice ¡Yo no soy sumu! Yo no soy sumu, mi papá 

es miskito. Para tener una idea miren los niños desde muy pequeños ya traen en su 

mente que es el y el ser sumu es algo malo. Alguna vez les dicen de sus raíces 

culturales en cuanto a su origen. 

 

Por que los miskitos no nos quieren… digamos una pregunta que hace la doctora.  

 

Por que se casan con los miskitos cuando estos (miskitos) no nos quieren, respecto a 

aceptación cultural y vivencia.  

 

Porque eso yo agradezco cuando existe este tipo de debate, ya que crean muchas 

expectativas sobre el fondo de identidad, hablando básicamente entre Sumu-

Panamahka y Sumu-Tuahka, el panamahka de un modo y el tuahka de otro por eso 

este problema continua dándose, el hecho de hablar solo el miskito, el que vive con un 

hombre miskito o una mujer miskita esta es una realidad especial diferente del 

panamahka culturalmente, ahora gracias que el programa PEBI habla de rescate. 

 



 31 

De todas esas mujeres quien es casada con miskitos y cuantos hombres de los 

presentes son casados con mujeres miskitas? 

 

Mujeres 7 con hombres miskitos y 6 con mujeres miskitas, no se sientan molestos ni 

molesten esto es un hecho común y natural. (Yalki datik akaupak kat as dukiki…) wais 

yulwih? 

 

Todo está bien, vuelve la pregunta anterior porque se casaron con miskitos aun 

habiendo diferencias en algunos casos hasta rechazo. 

 

- Va tener un hijo mío (una frase dicho pro muchos hombres hacia la mujer) 

- Igualmente dicen los hombres sumus hacia la mujer miskita, usted vas a tener un 

hijo mío (puede ser un dicho machista).   

 

Miren, existen muchas experiencias hablar de este asunto, en los eventos algunos 

hombres miskitos dicen: como podré vivir con una mujer sumu – suma, pero le 

pregunto, por qué… responden que una mujer sumu (suma) tiene un comportamiento 

diferente y es mas disciplinada, tienen mas, sin mas comprensibles en su relación de 

pareja y son mas respetuosas. También sus características físicas relacionado a cabello 

largo y hermoso.  

 

Estas son experiencias que nos ubica para responder a la pregunta anterior.  

 

- Por cumplir la voluntad de mi padre. 

- Por que me gustó  

- Por querer aprender otro idioma, sea el Sumu o sea el miskito (es mas el hombre 

miskito que quiere vivir con una mujer sumu, porque los hombres sumu ya son 

hablantes natural del idioma miskito.  



 32 

 

Aunque las mujeres no quieren expresar sus opiniones sobre este aspecto. Sin llegar a 

las particularidades y preferencias quiero citar un ejemplo de Mauricio (un miskito) llego 

a vivir con una mujer sumu (suma) y logro aprender el sumu. También se comunican 

con los de Umbra – río Coco que viven en Rosita ya se conversan en sumu aun siendo 

miskito.  

 

Hay experiencias como el caso de Fernando, que él llega a discutir en sumu y otros/as 

que llegaron vivir por razones matrimoniales de cualquier manera hablan o entienden el 

sumu.  

 

Por otro lado se hace la necesidad de respetar las culturas dentro de las parejas, hablar 

el idioma de ambos, tanto el del uno y del otro(a). 

 

Si fuésemos sabidos todos, estas consecuencias, barreras, no debemos aceptar para la 

convivencia marital tanto del hombre como la mujer, aunque con dolor en nuestras 

almas nos obliga olvidar.  

 

Quiero hablar en resumen, algunas mujeres no quieren hablar, yo soy invitado para 

dialogar en mi propio idioma porque actualmente mi idioma se va perdiendo su uso y 

valor, el tuahka no se usa debido al cual cuando los niños van de regreso a la casa me 

preguntan sobre algunos temas tratados en clase aplicado solo en panamahka, yo no 

hallo que responder, únicamente les responso que este idioma me resulta difícil pues 

hasta hoy viene surgiendo estas iniciativas y las preguntas que nos haces nos motiva 

hacer una reflexión profunda.  

 

Porque mi idioma pudo ser peor en un futuro cercano pero ahora lo vamos a neutralizar, 

las preguntas que nos haces están claras no somos niños, comprendemos. Aquí hay 

muchos miskitos no es de nuestra época sino desde muchos años atrás ya vivían 



 33 

algunos miskitos aquí en nuestra comunidad, por eso nos adaptamos en gran manera 

su idioma, hasta el tuahka me limita hablar.  

 

La situación del idioma es una tendencia y cada vez es mas compleja por eso yo hice 

presencia para tomar conciencia Tuahka – Sumu y frenar un poco el uso del idioma 

miskito.  

 

Si elaboran textos en tuahka para los niños va a ser una alternativa de resolver desde 

ahora hacia delante. Desde hace rato venimos hablando sobre este punto y ya hemos 

propuesto ciertos elementos de juicio sobre el razago cultural y lingüístico que nos han 

sometido. 

 

De forma voluntaria caemos en esta desgracia por falta de conocimientos académicos 

pero ahora a través de la educación nos vamos dando cuenta de un derecho natural y 

fundamental que vamos perdiendo.  

 

También vamos experimentando diferentes experiencias y comprendemos que el Sumu 

es una Nación que busca encontrar la unidad entre sus familias de un mismo pueblo 

para poder promover el desarrollo.  

 

Por ejemplo en el caso tuyo, casaste con una mujer que no es de tu cultura pero 

cuando llegaste a dominar el español te facilitó, de igual manera ocurrió y ocurre en 

nuestro caso, cuando llegamos dominar el miskito vencimos esa barrera de 

comunicación.  

 

En el pasado nosotros (los sumus) corríamos de los miskitos porque hay varios factores 

(según la historia) pero cuando aprendimos a hablar su idioma iniciamos practicar la 



 34 

convivencia de nuestra parte como Sumu. Aunque los miskitos aun enfrentan muchas 

barreras.  

 

Ahora poco a poco vamos adquiriendo nuevas experiencias en la convivencia y ello 

trasciende los Derechos humanos, es precisamente los niños deben conocer para que 

en el futuro no lleguen a enfrentar esta situación porque nosotros los viejos algún día 

tenemos que morir, lo cual se logra a través de al educación y capacitaciones. 

 

En los tiempos pasados pensaba que mi idioma se origino del lodo, pero no era así sino 

que es natural conforme la creación y la voluntad de Dios. Pero que es lo que paso; 

analicemos un poco la realidad vivida de nuestros dirigentes, reflexionemos un poco los 

diferentes acontecimientos culturales que enfrentaron nuestros antepasados.  

 

El surgimiento del nuevo contexto social indígena es un proceso que facilita encontrar 

respuestas a grandes necesidades que plantea el pueblo indígena en base a la 

educación.  

 

La Universidad URACCAN, también contribuye a este proceso. 

 

Agradezco a usted y a al doctora, ante yo participaba en eventos similares y recuerdo 

que solo hablaban en miskito pero hasta hace poco vino la doctora Elena en el año 

2003, cuando me acerque me hablo en Sumu pero yo siendo de la casa (nativo) no 

podía responderle a ella en sus preguntas y me enrede, la gente que estaban allí son 

testigos desde entonces vino en mi menta y les dije a mis hijos a manera de pregunta, 

¿Qué somos, o que de nosotros? Renunciamos a nuestra lengua, abandonamos algo 

que es nuestra, entonces comenzamos hablar en sumu dentro de la casa pero con 

capricho, pero tengo una hija que vive con un miskito y tienen dos niños que solo les 

hablan en miskito, pero yo les obligue hablarle en sumu como una meta que ellos deben 

alcanzar, ya puede uno con otro nieta, también participan en conversaciones de la 



 35 

familia en sumu. Hay otro que cuando le hablo en sumu se pone a reír y me dice, no se 

nada de lo que estas hablando, entonces le digo que como no vas a entender si es 

nuestro idioma, por eso digo que la educación bilingüe es una gran oportunidad pero 

muchos no saben como aprovecharla.  

 

Yo reconozco lo que dijo el pastor. Como le dije que cuando la doctora Elena comenzó 

a investigarme puse a pensar y es cierto que voluntariamente rechazamos nuestra 

lengua (Tuahka). Por eso decidimos hablar solo en Sumu. Muchas veces los miskitos 

ponen de pretexto que el sumu no vale, también yo devuelvo la misma frase a los 

miskitos, que el miskito nada vale para mi, para eso es necesario que les den a los 

niños sus libros en lengua tuahka con eso podemos hacer algo mejor.  

 

Porque para aprender, también se hace la necesidad de ir a la escuela. Vamos a 

proveer nuestra lengua Tuahka porque no puedo hablar en español, respeto al miskito 

desconozco como llegue a aprender el idioma miskito.  

 

Yo no soy Tuahka sino Mayangna o Sumu y también hablo las dos lenguas: panamahka 

y tuahka, por eso me siento orgulloso, quiero manifestar algo en esta temática aunque 

mucho se ha dicho, básicamente sobre la identidad tuahka, respetamos todas las 

lenguas o idiomas existentes no las rechazamos por que todas son parte de la creación 

de Dios.  

 

Los ojos están para ver, obviamente cuando miramos algo bueno e inclinamos para 

alcanzar es decir las mujeres miskitas al ver su atracción fisica nos acercamos y nos 

ponemos de acuerdo para hacer nuestra vida y luego nos prestamos a hablar en su 

idioma (miskito) y nos adaptamos para toda la vida.  

 



 36 

Desde hoy en adelante tenemos que proponernos a llenar ese vació como una meta, el 

enseñar el idioma tuahka porque eso no es un pecado mas bien estamos 

reconstruyendo algo que esta en ruina y es cosa de agradecerles a ustedes.  

 

Algunas preguntas de la doctora. Ustedes hablan… estoy con la impresión de que están 

pensando una lengua u otra lengua, pero si tal como dicen están casando por gusto 

entonces llegan casados a un matrimonio mixto, entonces un padre con la madre habla 

una lengua y el otro la otra lengua, es bien común eso sucede en todo el mundo, la 

solución. 

 

Entonces deben entender a la comunidad pero van los dos, los niños crecen en 

bilingüe.  

 

Esa situación ven como un problema. 

 

Dentro de un mismo hogar se puede enseñar dos lenguas (tuahka – miskito) se puede: 

 

Pero muchas veces permanece o se mantiene en mente que tienen un marido miskito 

entonces hay que hablar en miskito o bien tienen por esposa que no habla el sumu 

entonces se debe hablar solo en miskito de una vez además el idioma oficial de la 

religión en la comunidad es el miskito.  

 

Yo creo que al estar abordando esta temática no estamos haciendo algo que no se 

debe, desde mi punto de vista nuestro problema es que nuestros ojos y los sentidos que 

percibimos nos hace cambiar hasta nuestra lengua y eso implica una lesión a nuestro 

idioma, como resultado vamos perdiendo nuestra riqueza, no queremos hablar nuestro 

idioma, cuando nos casamos un miskito nos entregamos no solo el amor sino hasta el 

idioma.  



 37 

 

¿Cómo le identifica usted? 

 

Yo soy tuahka porque mi mamá es sumu – tuahka, algunas veces oigo algunos 

anuncios pro la radio pero como no puedo hablar el idioma no me entero, porque en 

virtud de ganar puedo salir perdiendo pero desde ahora me propongo a hablar el 

idioma, se que mas adelante podemos conversar solo en nuestro idioma.  

 

Este trabajo es una tarea enorme que requiere de mucho esfuerzo, la doctora vino de 

Inglaterra, aunque sabemos que ustedes tienen otras tareas que cumplir pero este tema 

es aun necesidad para su desarrollo, en la tarde también tenemos otras actividades así 

que piensen.  

 

Mira, si este tema no abordamos con amplitud, solo tocamos lo superficial entonces no 

logramos nada, es necesario ir ordenando algunos aspectos.  

 

Hasta aquí vamos a suspender. Hacer una corte en la tarde 1:300 pm reunimos. Los 

presentes son 47 personas.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 38 

Transcripción de la Asamblea realizada en Dibahíl  

 

Me puede explicar por que ha sucedido que ustedes siendo tuahka y identificándose 

como tuahka han terminado hablando mas miskitu que tuahka y un poco panamahka. 

 

Quiere que les diga por que la comunidad de Dibahíl es una comunidad tuahka y por 

que no hablan.  

 

Cuando les preguntamos nos dicen que ellos no son sumu pero los padres y madres 

nos dicen que ellos son tuahka y los jóvenes que están creciendo ahora son peor por 

que no hablan ni saben ni una palabra en tuahka solo en miskitu hablan, los niños de 

4to y 5to grado que están estudiando no hablan en tuahka pero los padres nos dicen yo 

estoy hablando en tuahka con mi esposa pero veamos si es cierto lo que nos dice.  

 

Por ejemplo: ayer yo visite en casa por casa pero en cada casa que visite solo en 

miskitu estaban hablando con sus hijos, ahora los maestros están dando clases en 

mayangna bilingüe, significa que hay dos cosas el sumu panamahka y el sumu tuahka, 

pero podemos ver eso que solo en panamahka están enseñando, pero nosotros 

estamos luchando para rescatar nuestro idioma tuahka, nosotros también somos 

preparados y tenemos nuestra propia historia y queremos que pongan en practica 

cuando están en clase los niños están estudiando en tuahka por que los maestros están 

enseñando pero cuando llegan a sus casas solo en miskitu les hablan a sus padres y 

como dicen los mestizos no pones en practica por eso ustedes ya deben de están en 

practica con sus hijos a sus hijos en tuahka deben de hablar pues yo para que les voy a 

decir que soy miskita por que yo soy tuahka ustedes saben entendieron. 

 

Pero díganme por que les hablan en miskitu a los que hablan y le entienden bien el 

mayangna, me puedes decir que usted a que etnia pertenece al mayangna o al miskitu, 

yo hablo en sumu y en miskitu pero mi verdadero idioma es el tuahka y pertenezco a la 



 39 

etnia tuahka, pero cuando me encuentro con los miskitu les hablo en miskitu, pero la 

verdad es que mi esposa es miskitu, aprendí de ella, cuando me case con ella me 

hablaba en miskitu pues yo también le hablaba en mayangna me están escuchando a 

ver díganme si alguien no le entiende al mayangna para traducir en miskitu no estamos 

entendiendo.  

 

Yo se que algunos me están entendiendo y otros no, si ustedes quieren hablar en 

miskitu hablen no hay problemas o si quieren hablar en mayangna o en español hablen, 

yo quiero que cada etnia hable en su idioma, por que yo respeto, pues yo no puedo 

hablar en mayangna, ni le entiendo por que no soy de aquí de Uman Tawan pero mi 

esposo es de aquí por eso estamos aquí y mi hermana es de Bambana pero el esposo 

es de Dibahíl, cuando mis hijos llegan de clase me preguntan mamá que significa esta 

palabra, yo les digo que vayan a preguntar al maestro ya que ni yo le entiendo, pues yo 

cuando no le entendía tenia problemas pero ahora si le entiendo y puedo hablar por que 

mi mamá ,me enseñaba. Ahora en su casa  

 

¿Qué idioma están hablando? Pues solo en mayangna, pero miren algunos nos dicen lo 

mismo pero no es cierto por que en algunas casas no están hablando en mayangna 

solo en miskitu están hablando con sus hijos y esposos. Ahora dígame la verdad si es 

en mayangna o en miskitu que están hablando, no hay problema pues yo a mis hijos les 

hablo en mayangna pero mis hijos me dicen papá no me hables en ese idioma, 

háblame en miskitu me dicen, pero yo les hablo en los dos idiomas, pues mi papá es 

miskitu pero mi mamá es mayangna por eso hablo los dos idiomas. 

 

Algunos no hablan por que no quieren hablar, por que en la escuela les están 

enseñando en Mayangna pero ustedes que piensan quieren que les enseñen en 

mayangna a sus hijos, si queremos nosotros si podemos hablar en mayangna, en 

miskitu y en español pero no podemos perder nuestro idioma. Usted que piensa que 

usted es miskita y su esposo es mayangna, no me siento mal pues es mayangna y el 



 40 

puede hablar su idioma y yo también. Usted Yolanda como maestra que piensas sobre 

esto o el mayangna, pues yo en la escuela les enseño en mayangna, además yo soy 

suma tuahka por eso estoy hablando en tuahka. Y ustedes como madres deben de 

hablar en mayangna a sus hijos, nosotros hicimos este pequeño taller para ver como 

podemos rescatar nuestro idioma, por eso desde hoy deben de poner en práctica.  

 

Ustedes que entienden sobre la Lengua Materna?  

 

Yo pienso que es el idioma que habla nuestra madre, miren ahora todos quieren 

rescatar su propio idioma que es el tuahka, si su madre es tuahka, el hijo también es 

tuahka, por ejemplo: los miskitu hablan en miskitu por que es su propio idioma, por eso 

los maestros deben de poner en practica para que los niños puedan rescatar su idioma, 

aquí como ustedes ¿Cuál es la lengua materna? Algunos dicen que es el miskitu pero la 

verdad es que es tuahka. Yo antes no hablaba en miskitu por que no podía hablar y 

cuando miraba a las palomas yo decía: paloma de los ingles por que podía mencionar 

como se llamaba las palomas, ahora mi esposo es miskitu, pero el ya esta aprendiendo 

un poco el mayangna. Ustedes desde hoy deben de poner en práctica con sus hijos 

para que ellos ya puedan hablar en su propio idioma.  

 

Óiganme, voy a pasar la asistencia, algunos no vinieron y los que no vinieron no les 

vamos a dar su almuerzo, si están aquí digan presente. Lucrecia su mamá le enseña en 

mayangna, no yo no soy mayangna. 

 

Me entendieron, les pregunte que si me entendieron lo que dije, si te entendimos, solo 

ustedes yo para que voy a decir que soy miskita si solo en tuahka estoy hablando en mi 

casa pero no se los otros en que lengua o idioma están hablando en sus casas y no se 

por que no están hablando en su idioma que es tuahka, pero de mi parte mi mamá 

desde mi infancia ella me hablaba en tuahka, pero mi esposo es miskitu, por eso solo a 



 41 

el le hablo en miskitu, pero con mis hijos solo en tuahka hablo. Con tu esposo en que 

idioma hablas? A veces en miskitu y en sumu también le hablo. 

 

Yo se que usted esta casada con un miskitu, quiero que me diga en que idioma hablas 

con el. Solo en miskitu hablo con el, entonces quiero decir que desde niña solo en 

miskitu hablabas, sus hijos también no entienden el mayangna, de donde aprendemos 

el mayangna, el mayangna es nuestra lengua materna y el miskitu en el camino 

aprendemos. 

 

Veamos el mapeo de esta comunidad desde la Iglesia Morava vieja y luego la escuela 

dominical, de allí el puente de amaca, de allí que mas, Iglesia Morava nueva, de allí el 

río Bambana, va recto al mar, de allí la comunidad Kuyusbin, Cuyus significa en tuahka 

El Chocoye y después Walangwas, Walang significa en tuahka Llano, de allí la capital 

de Wasakín. 

 

Si ustedes quieren formar otra comunidad deben poner el nombre de la comunidad en 

su idioma tuahka. Marba, ¿Cómo puedes poner los nombres de cada comunidad y 

cómo pueden poner en practica algunos niños quieren aprender su idioma pero otros no 

quieren aprender y además los padres de familias no les gusta ayudar a sus hijos? Yo 

quiero saber quienes son los culpables de todo esto, quiero que me digan si los niños 

pierden su idioma en la escuela o en sus casas. 

 

En tu casa en que idioma hablas con tus hijos, pero dígame la verdad por que algunas 

personas tienen pena de hablar en Sumu, miren en la comunidad de Wasakín algunas 

personas hablan bien el sumu y se identifican como tuahka. Pero otros no miran en vez 

de hablar en miskitu con tus hijos mejor pónganse a practicar con tus hijos en tuahka ya 

que es tu idioma, si yo también quiero hablar con la gente de la comunidad de Wasakín 

y ponernos de acuerdo para hablar o ponernos en practica nuestro idioma y tener 

nuestros propios libros en tuahka, mis hijos ya aprendieron su idioma sin un mestizo por 



 42 

que pudo hablar y le entiendo pero si me preguntan en sumu no le voy a contestar por 

que no le entiendo nada, por eso es mejor que ya pongamos de nuestra parte para 

aprender. Cuando yo estaba aquí una vez anduve en una laguna para pescar y yo se 

que esa laguna tiene su nombre en miskitu, tienen que poner en tuahka.  

Ahora veamos como podemos hacer o dibujar el mapeo de la comunidad de Dibahíl, el 

puente tiene que estar en este lado, en esta parte esta el panteón, pongamos solo una 

cruz de allí, esta la Iglesia Morava y después el puesto de salud, después esta la casa 

de Yolanda, después de la casa esta la iglesia católica, después esta la casa de tu 

hermano, podemos ubicar todas las casas que están pero en cada casa cuantas 

personas están, no saben, no sabemos. 

 

Entonces el río esta aquí y la iglesia en el medio, ahora a la orilla del río quienes están, 

esa casa es de los gemelos, después de allí esta la casa de Pablo, esa casa esta de 

viaje a la orilla del río, ahora empecemos de la casa de doña Cristina después esta la 

casa pastoral después esta un cerro y en ese cerro están los pinos, después de los 

pinos están otras casas, lo otro es la casa del negro y abajo esta la casa de doña 

Nanda, de allí esta casa de Fretlan, la casa de Fretlan esta debajo del cerro, de allí esta 

tu casa después al otro lado esta la casa de Chorly, después esta la casa de don 

Zacarías.  

 

Este mapeo no podemos hacer rápido, si nos da tiempo lo vamos a hacer bien, pero 

como es rápido no podemos ubicarnos bien y además no sabemos en cada cuantos 

varones y mujeres están, pero antes que termine la hora quiere saber cuantas personas 

saben bien el sumu, pues yo quiero aprender pero no puedo, si usted quiere aprender 

debes de poner en practica con tus hijos primero, debes de aprender el español, 

después el mayangna por que esos dos idiomas son los mas importantes, entonces si 

hay familia que perdieron la capacidad de ser tuahka y si ellos quieren recuperar eso 

ellos tienen que aprender. 

 



164 

 

 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto: E. Frank 2006  
 
 
 

Entrevista a una madre de familia 
tuahka Maidela Melado de la comunidad 
de Wasakín. Enero 2006 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto: E. Frank 2006  
 
 

Doña Maidela con su hijo durante la 
entrevista sobre perdida de la Lengua 

Tuahka. 
Comunidad de Wasakín – Enero 2006 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MAS FOTOGRAFÍAS TRABAJO DE CAMPO 

 



165 

 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto: E. Frank 2006  
 
 
 
 

Doña Olga Ismael Melado de origen 
tuahka, actualmente casada con un 
hombre miskitu que la acompaña su hija 
– Enero 2006 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto: E. Frank 2006 

 
 

Mujer Sumu – Tuahka, pilando arroz. 
Comunidad de Wasakín – Enero 2006. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



166 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto: E. Frank 2006  
 
 
 

Iglesia Morava de la Comunidad  de 
Wasakín – Enero 2006. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto: E. Frank 2006  

 
 
Comunitarios Sumus – Tuahkas durante 
un Culto Religioso de la Iglesia Morava 
de la Comunidad de Wasakín – Enero 

2006. 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



167 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto: E. Frank 2006  

 
 

Casa típica de los Sumu – Tuahka 
forrada con palma de suita, madera y 

bambú. Comunidad de Wasakín – Enero 
2006. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto: E. Frank 2006  

 
 

Mujeres Sumu – Tuahka lavando ropa 
en el río contaminado del bambana. 

Comunidad de Wasakín – Enero 2006. 
 

 
 



168 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Foto: E. Frank 2006  
 
 
 

Comunitarios Sumu – Tuahka, trasladándose en pipante sobre el rio Banbanwas  
hacia la milpa. Comunidad de Wasakín – Enero 2006. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



169 

 

 

 

 

Pueblos indígenas y comunidades étnicas de 
Nicaragua 

(Buss 2004:10) 



170 

 

MAPA ETNOGRAFICO 
COMUNIDAD DE WASAKIN  

BRITAH 2006 
 
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



171 

ROSITA 
14 Kms    

 
BONANZA 

35 Kms Aprox.    

IBU  
(Com. Miskita)  

8 Kms 

ISNAWAS  
(Com. Miskita  

30 Kms 

Conferencias religiosas (rotación). Casi no viajan a Siuna, 
mayormente en caso de asuntos legales, estudios académicos, 
matricular, transferencia carcelaria, buscar oro y plomo para 
pescar.   

Buscar trabajo, güirisería. Venta de madera; intercambio 
de productos (pescado y sardina por sal, azúcar, etc.   

D
e
p
o
rt

e
, 

re
c
re

a
c
ió

n
 

(e
s
p
e
c
ia

lm
e
n
te

 

e
n
 

n
a

v
id

a
d
),

 
re

la
c
io

n
e
s
 

m
a
tr

im
o
n
ia

le
s
, 

c
o
rt

e
 

d
e

 
m

a
d
e
ra

, 

tr
a
b
a
jo

s
 (

c
o
n

 O
N

G
`s

, 
p

ro
y
e

c
to

s
).

  
Vender pipantes; trabajar en el mar, buscar y 
consumir drogas (jóvenes: mujeres y varones), 
crean conflictos en la comunidad; misión 
evangélica; trabajo domestico (mujeres); paseo 
enamoros (jalar); aprender otra cultura; salida a 
inicio del año, algunos regresan antes del año, 
otros después, según sus recursos económicos.   

Gestiones: Gob. Regional, consejo regional, conflictos 
territoriales. 
Estudios: académicos, teológicos (pastor) trabajo con 
instituciones; talleres, reuniones, eventos, buzo en el 
mar, venta de pipantes, compra de pescado, paseo, 
visita familiar, permanencia (cuando se casan con 
miskitus y se quedan); chamba, buscar drogas, arena 
para limpiar calderos, botellas para agarrar sardinas.   

SANDY BAY 
NORTE - SUR 

400 Kms    

 
WASAKIN  

Hospitales; está Dios 1ª, 2ª. Universitarios, gestión educacional (madres 
de familia), pago de salarios, juzgado, policía, cárcel; tramites civiles 
(matrimonios, partida de nacimiento), chambas, deporte, gestiones con el 
gob. Municipal, permisos INAFOR; paseos, visitas, buscar parejas 
(mujeres), ver TV, fiestas, tomar licor, permanencia temporal 
(vacaciones); talleres, reuniones, aprender español, comunicación (radio). 
 

PTO. 
CABEZAS 
350 Kms    

 
SIUNA  
60 Kms  

 
Relaciones de matrimonios, 
visitas a familiares, paseo, 
kermes, curanderos (salud), 
venta, viajes transito. Trabajo 
(maestros, profesores), 
casería, aserrar madera.  

F.  MAPA DE MOVILIDAD  
- ENTRADA  

 

 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Con formato: Izquierda:  3 cm, Derecha:  3 cm, Arriba:  2.5
cm, Abajo:  2.5 cm, Inicio de sección: Nueva columna, Ancho:
 27.94 cm, Alto:  21.59 cm



172 

ROSITA 
14 Kms    

BONANZA 
35 Kms 
Aprox.    

SANDY BAY 
SUR 

500 Kms  

IBU  
(Com. Miskita)  

8 Kms 

ISNAWAS  
(Com. Miskita  

30 Kms 

Casi no viajamos a Siuna, 
único cuando ellos viajan hacia 
Managua pasan por Siuna  

- 
C

a
z
a

  

- 
P

e
s
c
a

  
- 

C
o
n
s
tr

u
c
c
ió

n
 d

e
 p

ip
a
n

te
s
 

 

- En el caso de Bonanza a veces los 
comunitarios viajan para Guirrisear.  
- En busca de trabajo en HEMCONIC  
- Algunos viajan para visitar a sus familiares. 

- 
E

n
 

v
e
ra

n
o
 

lo
s
 

c
o
m

u
n
it
a
ri
o
s
 

 
v
ia

ja
n
 

p
a

ra
 

p
e
s
c
a
r 

y
 
c
a
z
a
r 

a
n
im

a
le

s
 
y
  

o
tr

o
s
 
 
v
ia

ja
n
 
p

a
ra

 
a

s
u
n
to

s
 

d
e
 m

a
d
e

ra
. 

 

  
En verano salen en busca de 
empleo, otros llevan botes para 
vender en mejores precios y los 
jóvenes viajan por vagancia y en 
busca de drogas (cocaína). 

 - Los comunitarios viajan con el objetivo 
de vender cayucos a buen precio. Otros 
a vagar y en busca de drogas.  

 Algunos jóvenes viajan para buscar 
empleos.  

- Los comunitarios viajan a Rosita para comprar algunas 
necesidades, en busca de trabajo y a vender sus productos como: 
madera, banano, yuca, pijibay.   
- Algunos jóvenes salen a Rosita casa fin de semana a prostituirse y 
para ir a las fiestas.  
 

SANDY BAY 
NORTE 

400 Kms    

 
 
G. MAPA DE MOVILIDAD  
  

  

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 
WASAKIN  

 
SIUNA  
60 Kms  

PTO. 
CABEZAS 
350 Kms    



173 

 

 


