
UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES 
AUTÓNOMASDE LA COSTA CARIBE 

NICARAGÜENSE 
URACCAN 

Monografía 

PRACTICAS CULTURALES EN LA AULA DE CLASE. 
ESCUELA "AGUSTÍN MERCADO CHARLY". 

COMUNIDAD DE SIKILTA,  MUNICIPIO DE SIUNA 
PERIODO 2007 

 
 
 

Para optar al título de Licenciados en Educación 
Intercultural Bilingue 

 
 

AUTORES: Viadilia Lino Macario.  
                                    Justo  Orlando Taylor Gutiérrez. 

 
 
 

TUTORA: MSc. Angélica Leonor Ruiz 
 
 
 

Rosita, Mayo 2008 



  



UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES 
AUTÓNOMASDE LA COSTA CARIBE 

NICARAGÜENSE 
URACCAN 

Monografía 

PRACTICAS CULTURALES EN LA AULA DE CLASE. 
ESCUELA "AGUSTÍN MERCADO CHARLY". 

COMUNIDAD DE SIKILTA,  MUNICIPIO DE SIUNA 
PERIODO 2007 

 
 
 

Para optar al título de Licenciados en Educación 
Intercultural Bilingue 

 
 

AUTORES: Viadilia Lino Macario.  
                                    Justo  Orlando Taylor Gutiérrez. 

 
 
 

TUTORA: MSc. Angélica Leonor Ruiz 
 
 
 

Rosita, Mayo 2008 



i 
 

Dedicarnos, A Dios todo poderoso por habernos permitido la 

vida, y nos a guiado el camino para concluir nuestro trabajo de 
manera éxito, a mis padres, y madres por darnos la 
comprensión, amor, y la oportunidad, de seguir en la 
superación. 

A mi querida compañera de clase, como reconocimiento a su 
gran espíritu de superación que siempre ha demostrado en su 
formación profesional. 

A los docentes de URACCAN y amigo, que compartimos 
conocimientos que nos ayudaron a formar mejores 
profesionales para concluir estos largos años. 

A los organismos que financio la beca, con fin de contribuir en 
la formación de profesionales indígenas Mayangna en la 
educación Intercultural Bilingüe para llegar a culminar la 
carrera. 

En especial a mi abuela Maria Indalecio, aportado su 
conocimiento tradicionales costumbres y cultura, que permitió 
como insumo, en esta investigación. 

A los padres de familias y docentes de Sikilta por haber 
permitido sacar todas estas informaciones luego transcribir esta 
cultura indígenas que practican desde la escuela los niños o 
estudiantes. 

Justo Orlando Taylor  Gutiérrez. 

 



i 
 

La presente monografía dedico con mi profundo amor a mis 
tres hijas por haberme comprendido en mi ausencia por 
dedicar a mi estudio siempre compartieron con amor, cariño, 
tolerancia. y a mis padres de familia por darme la vida para 
lograr mi meta propuesta el concluir la carrera profesional. 

 
A Dios creador de la tierra y el cielo por darme la vida y la 
sabiduría para poder adquirir nuevos conocimientos en mi 
formación profesional durante estos largos años que llevo 
a culminar mi estudio. A mi esposo por comprenderme el 
anhelo de ser un mejor profesional en la vida que llego a 
finalizar mi carrera. 
 
 

Viadilia Lino Macario 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ii 
 

 
 

AGRADECIMIENTOS 
 
Desearnos manifestar nuestro especial agradecimiento 

a la universidad URACCAN, a los docentes que tuvieron 
paciencia de la enseñanza del conocimiento científico 
durante la formación profesional. Y los narradores de esta 
investigación de la cuenca uly. Con el apoyo de ellos 
recabamos informaciones principales de la cultura tradicional 
Mayangna dentro del aula de clase. 

De manera especial a la tutora Leonor Ruiz, que hizo aporte 
de esta monografía y guiándonos para culminar dicha 
investigación 

Al organismo SAID NORUEGA que brindaron 
económicamente, materiales didácticos y recursos humanos 
calificados para concluir la carrera EIE3. 

También queremos agradecer de manera general a los 
docentes comunitarios que brindaron información durante el 
proceso de investigación. 

A los compañeros de clase, que siempre compartimos 
experiencias muy importantes durante el estudio. 

 

Viadilia Lino Macario 

Justo Orlando Taylor  Gutierrez 
 
 
 
 
 



iii 
 

 
 

ÍNDICE DE CONTENIDO 
Pág. No. 

 
DEDICATORIA…… ....................................................... i 
 
AGRADECIMIENTO.. ............................................................... .ii 
 
INDICE DE CONTENIDO… ..................................................... iii 
 
RESUMEN.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  iv 
 
I. INTRODUCCIÓN ........................................................  1 
 
I .  O B J E T I V O S  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   3 
 
I I .  M A R C O  T E O R I C O  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  4 

 
I I I .  M E T O D O L O G Í A  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  42 
 
I V .  RESULTADOS Y DISCUSIÓN ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46 
 
V.........CONCLUSIONES.........................................................69 
 
V .  R E C O M E N D A C I O N E S  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7 1  
 
V I .  B I B L I O G R A F Í A   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7 2  
 
V I I I . A N E X O S   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7 5  
 
 
 
 
 
 



iv 
 

RESUMEN 
 
La presente investigación se realizó para analizar las 
prácticas culturales y tradicionales en la aula de clase. Ubicada 
en la comunidad de Sikilta en la escuela "Agustín Mercado 
Charly", municipio de Siuna, Periodo 2007. Los objetivos de 
este estudio es identificar los factores que influyen los docente 
en la enseñanza de la cultura mayangna desde en la aula de 
clase y describir la metodología utilizada en la educación 
primaria. 
 
El estudio es cualitativo, descriptivo. Por lo cual se utilizó las 
técnicas apropiadas como la entrevista con actores principales, 
grupo focal con estudiantes, padres de familias, consejo escolar 
y docente. El estudio se logró alcanzar los objetivos 
proyectados, tomando en cuenta la realidad de las prácticas 
culturales que desarrollan los docentes desde en la escuela, con 
los estudiantes de esa manera compartiendo trabajos culturales y 
tradicionales con sus padres de familias y los docentes. 
 
La investigación será de utilidad para los docentes de 
la comunidad, investigadores, universitarios, Ministerio de 
Educación, URACCAN, consultores y ONGs interesados en 
escudriñar la enseñanza de la cultura mayangna desde la 
escuela, para que sirva como un insumo de estudio. Por lo tanto 
es necesario difundir la cultura indígena mayangna durante la 
formación de los/las niños(as) en la educación Sin obviar sus 
costumbres tradicionales que cada día lo aplican en la práctica 
educativa esto con el fin de seguir valorando la cultura 
mayangna en la generación actual para evitar a adoptar a otras 
culturas ajenas. 
 
Al final, los resultados obtenidos de diferentes actores 
principales En donde los padres de familias plantean 
preocupadamente la necesidad de seguir implementando 
los aspectos culturales dentro de la escuela de esta manera 



v 
 

contribuyen el rescate cultura los educadores. Así también los 
docentes conocen la realidad de los niños(as), para seguir 
enseñando la costumbre, tradicional durante el proceso de 
formación de los estudiantes. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



1 
 

I. INTRODUCCION. 
 

La presente investigación se realizó para determinar los 
factores que influyen los docentes sobre las prácticas culturales 
dentro de la escuela. Así también de que manera contribuye en 
la enseñanza aprendizaje relación a la cultura indígena, ya que 
la mayoría de los padres de familias plantean la necesidad de 
seguir resguardando la cultura tradicional con el propósito de 
rescatar el conocimiento ancestral. 
 
De igual manera las características comunes en la mayoría de 
sociedades modernas es que la escuela y el profesor han 
desempeñado un papel importante en las transformaciones 
culturales de los grupos minoritarios. Muchas de tales 
transformaciones han generado conflictos a nivel personal y 
grupal que se reflejan en ámbitos regionales y nacionales. 
Los» caminos tradicionales de socialización y educación 
han sido modificados e institucionalizados a través del 
sistema escolar. Los agentes educativos tradicionales y sus 
roles han sido puestos en conflicto por profesores 
capacitados en las concepciones educativas y escolarizadas 
externas a las comunidades. 
 
Con respecto a la práctica profesional del maestro en un marco 
educativo multicultural, la identidad cultural del profesor debe ser 
estudiada y contrastada con los principios del multiculturalismo 
con el fin de determinar los alcances de la función docente y el 
impacto de los programas de formación de maestros para el 
ejercicio laboral en comunidades compuestas por más de un 
grupo sociocultural. La realidad de que las diferencias culturales 
influyen no solo en los procesos de aprendizaje sino también en 
los procesos de enseñanza dentro de las relaciones educativas, 
debe ser tomada en consideración a cultura mayangna. 
(Ramos, 1996) 
 



2 
 

El ministerio de educación por medio del programas intercultural 
bilingüe, no a logrado la formación de educadores que 
consideren la diversidad cultural y social de los maestros por 
lo tanto son pocos. Así también son actores principales los 
profesores para transmitir el conocimientos tradicionales ya que 
los individuos son indispensables en la relaciones educativas 
dela cultura mayangna de la comunidad, por tanto es muy 
importante desarrollar un entendimiento de la identidad, el rol y 
los desafíos que estos sujetos deberían jugar en un marco 
educativo multicultural como es el de las comunidades 
indígenas de las Regiones Autónomas del Atlántico 
Nicaragüense. (Ibid) 
 
Se realizó trabajos que dan cuenta hechos dentro de la escuela, 
"Agustín marcado Charly" sobre la metodología aplicada por el 
docente en la enseñanza de la cultura tales como: Las practicas 
educativa, y el aspecto cultural a la vez valorar la importancia de la 
práctica tradicional que implementan los educadores con el 
objetivo de transmitir conocimientos ancestrales a los estudiantes. 
De esta manera se contribuye la preservación cultural desde la 
educación, así lo mismo las dificultades que enfrentan los docentes 
indígenas en relación a los programa de enseñanza por lo muy poco 
presenta sobre cultura mayangna en la planificación del desarrollo de 
clase. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 
 

II. OBJETIVOS  

Objetivo General: 
 
Analizar las prácticas de la cultura tradicional dentro del aula 
de clases en la escuela "Agustín Mercado Charly". Comunidad 
Indígena de Sikilta. Municipio de Siuna. Periodo 2007 
 
Objetivos específicos: 
 

1. Identificar los factores que influyen en los docentes con 
relación a la práctica educativa a la construcción de su 
identidad étnica. 
 

2. Describir la metodología utilizada en la enseñanza de 
la educación primaria. 

 
3. Valorar los aspectos culturales que se ensenan en 

la educación primaria. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



4 
 

III. MARCO TEÓRICO  
 

3.1. Generalidades. 
 

En términos generales se concederá a la cultura como el conjunto 
de objetos materiales y pensamiento, costumbres y demás 
hábitos adquiridos por el hombre en cuanto miembro de una 
sociedad (Cfr, Singer 1977, citando Taylor) de la definición 
clásica de la cultura, Taylor define: lo "cultural" se opone en 
cierta forma a lo "natural", a los procesos biológicos todas aquellos 
donde no se observa la acción transformadora del ser humano.( 
Carrillo, 2002 P.15). 
 
Con el desarrollo de la etnología, el estudio de la cultura ha 
adquirido un enriquecimiento cada vez más profundo, sin 
embargo, se puede decir que la oposición naturaleza — cultura ha 
impuesto su presencia de manera contigua, según. (Ibíd.). 
 
La cultura oficial es necesario pensar la existencia de sectores 
dominante y dominado como efectos de la división de la 
sociedad en clase y se da cuenta las distintas manifestaciones 
culturales al interior de la población, por lo cual, la cultura popular 
se define por la diferencia con la cultura dominante, no es una 
esencia, no se caracteriza por su origen, sino por posición 
relacional.(lbíd. P. 22,23) 
 
El término cultura no siempre existía como toda las cosas tiene un 
principio, no nació de la noche a la mañana, en efecto se 
comenzó a utilizar en el final del siglo XIX, viniendo poco a poco 
a sustituir otro término que se usaba mucho en la tradición 
literaria Europea, este es el "Folklore" que podemos traducir 
libremente como "arte popular". (Rizo 2003 P. 13) 
 
Actualmente la palabra cultura se emplea en el periodismo, la 
educación, en los discursos políticos. Sin embargo, hay todavía 
quienes la usan para subrayar la diferencia entre quienes 



5 
 

estudian o han estudiado y los que no tienen oportunidad de 
estudiar. Así se definía como "culta", únicamente a las personas 
que tenían estudios. Implicando esta definición de la cultura 
que el mismo término no sería aplicado para describir a una 
persona que no tuviera estudios, entonces una obrera, un 
pescador, un comerciante, un indígena comunitario y una 
campesina de la frontera agrícola eran considerados como 
personas "incultas".(I bid) 
 
En Nicaragua este tipo de enfoques discriminantes se 
plasmaban en la idea que se tiene de la palabra "Folklore" y 
cultura en la literatura tradicional. Los conocimientos y artes del 
pueblo se definían simplemente como "Folklore" en oposición a la 
"Cultura", atribuida únicamente a las expresiones artísticas, 
gustos, y estilos de las familias ricas. Así los bailes, danzas típicas, 
narrativas y simbologías, ritos, comidas típicas, ropa típica de 
los pueblos indígenas y comunidades étnicas, se agrupaban 
dentro del término Folklore. En tanto la novela, la poesía, 
escultura y pintura se identificaban como "Bellas Artes" o 
"Simplemente Cultura" efectuándose así sutil discriminación 
porque resulta el saber de los sectores populares. Es amplio y 
profundo por ejemplo, un miskito  de la comunidad de Leymus 
de Río Coco arriba sabe más de la relación entre la cosecha y 
el clima que una persona de la ciudad. (Rizo, Op.cit ,pag.14) 
 
La cultura es un patrimonio de conocimiento interrelacionados 
de manera coherente compartidos por todas las personas de un 
grupo humano donde se incluyen símbolos que son 
representaciones de las cosas o experiencias significaciones o 
sentidos que estas tienen orientaciones para la acciones que se 
explican en el contexto histórico particular de cada sociedad. 
Mediante la cultura, la sociedad aprovecha y convive con la 
naturaleza crea instituciones y construye proyectos sociales y 
políticos.(lbid) 
 



6 
 

La cultura no solo es la herencia social de los pueblos o 
reproducción de pautas, conductos e instituciones, sino 
también la capacidad de adecuación y de cambio de esas 
pautas, conductas y la adopción de otros, por eso se dice que 
la cultura es dinámica y que transforma la sociedad. (Ibíd.) 
 

Cada cultura determina lo que está y no está permitido hacer, de 
hecho solo de esta manera la vida social puede desarrollarse 
y no acabar en un gran desorden. Si las culturas no 
determinaran el comportamiento general de todas las personas, 
cada una actuaría a su manera y por lo tanto, sería imposible 
comunicarse y convivir así, por ejemplo: las personas saben 
cómo tratar a un niño o una niña, como hacerlo con un enfermo, 
conocemos el respecto que se debe brindar a las personas más 
ancianas. (Rizo. op.cit. Pag.17) 
 

Cada persona de cada cultura sabe cuáles son las reglas más 
importantes de su sociedad, pero no es necesario conocer 
explícitamente los valores que determina, por lo tanto, cada 
cultura tiene una manera particular de ver las cosas y todos 
estos conocimientos y creencias constituye su concepción o 
visión del mundo. (Ibid. pag.18). 
 

Donde está la cultura 
 

Podemos decir que la cultura está en varios sitios pero su ámbito 
principal es la "memoria", es la "práctica", son las 
representaciones "simbólicas" y son las "relaciones de las 
personas, comunidades y pueblos". La cultura se manifiesta en 
los productos de hombres y mujeres: artesanías, 
construcciones, libros, canciones, modificaciones 
artificiales del territorio, gustos; y en los comportamientos 
de los grupos humanos (solos o en grupos). Sin embargo, todos 
los objetos pueden ser destruidos, los individuos de cualquier 
cultura conseguirían reconstruirlos, ya que ese capital 
cultural se encuentra almacenado en la memoria colectiva en 



7 
 

las ideas existentes y la práctica de los pueblos.( Rizo, 
op.cit.pag.20) 
 
Las sociedades indígenas y étnicas de Nicaragua y gran parte 
de América Latina son sociedades donde rige la tradición oral 
y alfabetismo, es una muestra de que las culturas indígenas 
tienen un vigor y una dinámica increíble y que permitido a estos 
pueblos sobrevivir frente a las adversidades que los sistemas 
coloniales les han impuesto por más de 500 años. (Ibid P.22) 
 
Cultura es el conjunto de conocimientos, saberes, principios, 
técnicas, leyes, representaciones simbólicas que comparten los 
integrantes de un determinado pueblo. Sus costumbres, 
ordenamientos y creencias los distinguen de los demás 
pueblos y culturas.( 'bid. p.26) 
 
La diversidad cultural del pueblo de Nicaragua conlleva a 
reconocer otra dimensión de la realidad, si la nación está 
formada por diferentes pueblos de tradiciones culturales 
variadas, con rasgos específicos tales como lenguas o idiomas 
distintos, religiones, creencias y concepciones diferentes del 
mundo y a veces opuestas, usos y costumbres propias, hasta 
rasgos fenotípicos particulares, es decir, de un 
reconocimiento y respeto mutuo de la amplia diversidad que 
tenemos los y las nicaragüenses.( Ibid..,P.33). 
 
Marco jurídico de la cultura. 
 
La Ley de Autonomía, en particular el Sistema Educativo 
Autonómico Regional (SEAR) parte del hecho de reconocer la 
diversidad cultural, étnica y social del pueblo costeño como 
realidad histórica del país, es decir, independientemente de que 
los gobiernos, instituciones o personas reconozcan en el 
pasado o actualmente, la existencia de la diversidad de cultura 
que forman la nación nicaragüense. Por lo cual, ignorar esta 
realidad es una agresión en contra del patrimonio cultural de la 



8 
 

nación, la educación intercultural es liberadora de los trabajos del 
pasado; es una conquista democrática de todo el pueblo costeño 
nicaragüense.(lbid.16,17.) 
 
La Constitución Política de Nicaragua en el Arto. 90, establece 
el derecho a la libre expresión y preservación de sus lenguas, 
arte y cultura. El desarrollo de su cultura y sus valores enriquece 
la cultura nacional.(constitución política de Nicaragua 2004P. 38) 
 
En el arto. 121, establece claramente que los pueblos 
indígenas y las comunidades étnicas de la Costa Atlántica 
tienen derecho en su región a la educación intercultural en su 
lengua materna de acuerdo a la ley. (Constitución política de 
Nicaragua Op.cit. P.50) 
En la ley de Autonomía, establece en el arto. 11. los 
habitantes de las comunidades de la Costa Atlántica tienen 
derecho a preservar y desarrollar sus lenguas, religiones y cultura, 
así también en la educación en su lengua materna en español, 
mediante programas que recojan su patrimonio histórico, su 
sistema de valores, las tradiciones y características de su medio 
ambiente. (Ley de Autonomía 1987.  P. 13) 
 
3.2. Factores que influyen en los docentes con relación a 
la práctica educativa a la construcción de su identidad 
étnica. 
 
En un estudio realizado sobre los factores sociales y 
profesionales que afectan la identidad étnica y profesionales de 
los maestros en la zona indígena, por Teresa Ramírez, de la 
Universidad del CAUCA de Colombia, identifico los Factores 
Sociales, culturales, profesionales, educativo, materiales, 
pedagógico, programa, económico, y lingüístico como de mayor 
influencia son: 
 
 penetración cultural: La penetración de otras 

culturas como consecuencia de la apertura social tanto 



9 
 

desde el comercio como desde el turismo y los medios de 
comunicación (T.V., Internet), radio, produjo contrastaciones 
entre grupos étnicos que conducen a asumir y a 
defender sus ident idades. En Toribío,  a pesar de 
ser más homogéneamente indígena, la cercanía con 
Santander de Quilichao y la presencia de mestizos y 
afrocolombianos hace notable la diversidad. En Silvia, 
señalábamos que en Quizgó, donde hay mayor 
diversidad (guambianos paeces y mestizos), se observa 
pérdida de algunos rasgos culturales. Este factor afecta tanto 
el compromiso político como el cultural. (Cortes, P., 
Gonzáles, O., Pardo, C. y Ramires, 1986) 
 

 Lingüísticos: la lengua ha sido abordado como un 
conjunto de conocimientos abstractos para la comunicación, 
razón por la cual se ha estudiado las materias que tratan sobre 
la manera en que se produce! comunicación: psicolinguistica y 
sociolingüística. Las diferentes fases o etapaspor las que 
pasa todo proceso comunicativo durante la adquisición 
de una lengua esto se da generalmente bajo la tutela de 
una persona especializada (docentes). (http: WWW. 
Psicopedagogía. Com1/ definición/ material %20 didáctica.) 
 

 Sociales: El apoyo de los Científicos sociales para la 
escritura de la lengua, para la comprensión del desarrollo 
del niño indígena, para conocer la historia y para realizar 
investigación social, entre otros, fue definitivo para la 
afirmación cultural y étnica, especialmente en los maestros 
indígenas de la primera generación, aunque en el momento 
actual, sigue siendo pedagógicamente importante para los 
docentes tanto indígenas como no indígenas de las nuevas 
generaciones.( Cortes, P., Gonzáles, O., Pardo, C. y Ramires, 
1986) 
 

 Económico: que afectan el rendimiento escolar de los 
niños(as) es ser provenientes de familia de bajo nivel 



10 
 

económico y cultural, señalando que para lograr que estos 
niños tengan éxito escolar es imprescindible un trabajo 
conjunto, familia- escuela por lo que se sugiere para mejorar 
las oportunidades y lograr un mejor desempeño escolar las 
madres de los niños que viven en la pobreza debieran 
ser incluidas en la enseñanza. (http: WWW. 
Psicopedagogía. Com1/ definición/ material %20 didactica.) 

 

 Educativo: En las últimas décadas del siglo XX muchos 
países han surgido experiencias innovadoras , a fin de que la 
educación asuma un nuevo papel dentro de la sociedades 
multiculturales, reconociendo las culturas y los derechos de 
los pueblos indígenas. (Rizo, 2003.p. 175). 
 

Los factor Profesionales: que más incidencia tienen en 
los compromisos y prácticas de los docentes sean o no indígenas 
 
 Utilización de materiales educativo. Los recursos con los 

que cuentan los maestros es un factor determinante en su 
compromiso pedagógico. En Toribío existen cartillas 
elaboradas por el Comité Coordinador de la Educación en la 
zona, asesorados por intelectuales externos, de manera que 
tales cartillas pueden estar en parte homogenizando y en 
parte también reforzando la adquisición de las formas de 
pensamiento de la sociedad nacional en detrimento de las 
culturas particulares. La enseñanza de la lengua indígena, 
por ejemplo, se hace a la manera en que se enseña el 
español, se formaliza y muchos de los textos que se aprenden 
en lengua son traducciones simples de textos en español. Si las 
comunidades no deciden que la escritura de la lengua es 
necesaria y no existe un movimiento de producción de 
literatura en lengua, resulta bastante artificiosa la enseñanza 
de la lengua en las escuelas a los niños pequeños que no 
encuentran cómo practicar la lectura ni la escritura. Otros 
materiales que los maestros dicen utilizar tienen que ver con 
textos sobre legislación y algunos producidos por el CRIC. En 



11 
 

Guambía se han producido cartillas en lengua indígena, pero 
todavía son escasos los desarrollos socio- y psico-
linguísticos en las lenguas indígenas que permitan producir 
materiales más dinámicos que reduzcan los procesos de 
pérdida del pensamiento y la ética indígenas presentes en a 
lengua. (Ibid) 
 

 Factor pedagógico: es ciencia de la educación de la 
humanidad determina los métodos, recursos didácticos, 
técnicas, roles de los actores y su intencionalidad en los 
marcos de las prácticas educativa con enfoques reflexivos 
y flexibles, proporcionando las herramientas técnicos 
metodológicos necesarios para facilitar la formación integral 
del ser humano.(lbíd.). 
 

 Programas: Cuando los maestros tienen la convicción de 
que deben seguir programas homogéneos, inflexibles, con 
una gran escisión entre discurso y realidad, conocimientos 
formalizados y separados, es difícil el cumplimiento de su 
compromiso pedagógico. Algunos maestros, 
especialmente quienes tienen mayor nivel de preparación y 
los más antiguos en la docencia, pueden flexibilizar los 
programas de manera que se evidencie una formación para 
la convivencia dentro de la diversidad. Sin embargo, los 
formadores de formadores, no han podido flexibilizar los 
programas universitarios y esto determina el desempeño 
pedagógico de los maestros formados allí. Se hace necesario 
diversificar y flexibilizar la formación de los educadores. (Ibid). 

 
 Factor movimiento y luchas populares: Los conocimientos 

adquiridos determinan en gran parte los compromisos tanto 
políticos como culturales y pedagógicos de los maestros. El 
conocimiento de la lengua, tanto indígena como del 
español; de la cultura en su pensamiento, en sus 
creencias, en lo sagrado y en lo práctico, define un 
compromiso pedagógico para introducir y manejar 



12 
 

contenidos curriculares necesarios y acordes con los 
propósitos de una educación coherente con los principios 
de la Multiculturalidad. El conocer la Legislación, los derechos 
humanos, la historia, el funcionamiento político de las 
sociedades, en fin: unas Ciencias Sociales integradas y 
bastante completas, así como los conocimientos sobre 
Ambiente, Salud, Agricultura, son determinantes en los 
compromisos pedagógico y cultural. Por lo general, los 
maestros que incluyen y manejan contenidos nuevos, 
trabajan con Legislación Indígena, Democracia, Alimentos 
y Plantas Tradicionales y dentro de la Educación Religiosa, 
se refieren a algunos mitos, leyendas y creencias que se 
confunden con la Historia Indígena. En fin, es muy importante 
que los maestros tengan los conocimientos que sean 
percibidos por los niños y los padres como necesarios y 
útiles para el desarrollo de su bienestar. En la medida en 
que los maestros poseen una mejor calidad de 
preparación y mayor riqueza de experiencias, pueden 
aclarar las concepciones que les permiten transformar y 
mejorar sus prácticas. (Ibid). 
 

• Factor de cohesión comunitaria: La mayor o menor 
cohesión y fuerza de acción de las comunidades alrededor 
de ciertas autoridades, respalda o niega el sentimiento de 
pertenencia y defensa de los individuos y grupos. Con la 
creación de ACIN (Asociación de Cabildos del Norte), la 
fuerza de la unión ha permitido avanzar en la lucha por la 
afirmación y reivindicación de los derechos culturales y 
étnicos. En Silvia, el Cabildo del Pueblo Guambiano 
tradicionalmente ha mantenido cohesionada la comunidad 
alrededor de sus intereses reivindicatorios, mientras en 
Quizgó sólo recientemente se ha ido reforzando la autoridad 
del Cabildo. Por esa razón hay menos conflictos o 
contradicciones entre los maestros de Guambía que entre 
los de Quizgó. Es decir: la mayor conciencia del cabildo 
incide en todo tipo de compromisos de los maestros. (Ibid). 



13 
 

3.2. Metodología utilizada en la enseñanza de la 
educación primaria. 

 
La metodología parte de una ciencia que estudia los medios que 
se emplean, (Forma como se va enseñar). Según políticas del 
MECD a nivel nacional, la relación entre maestros/as, 
alumnos/as es de 40% como mínimo y el 60% de ilos educando 
se les dificulta a los docentes/as la atención individual en el 
aprendizaje. Muchas veces esto afecta el rendimiento escolar en 
los niños/as lo que permite deserción escolar en los mismos. 
((MECD, 2005: P 18) 
 
Método endogenesico consiste en cinco fases: 

1. Piensa, expresa, ve, lee y escribe. 
2. Piensa, expresa, ve, escribe, lee y escribe. 
3. Piensa, escribe y lee su propio libro. 
4. Lee otros libros y escribe sobre ellos. 
5. Escribe y lee independientemente. 
 

Método constructivita humanista: es la didáctica que 
constituye la base del conocimiento construido activamente 
integrado por los participantes en el proceso activo, donde es 
básico el desarrollo de experiencia con características propias 
reales del educando donde se da en intercambio 
retroalimentación, afirmación o cambio de pareceres abriendo 
opciones a crear, innovar o desarrollarse en la vida social.(lbid) 
 
Es la interacción contractiva del aprendizaje que se conoce como 
consecuencia de la interacción entre los alumnos/as y los 
contenidos de manera que provoca en aquel un cambio de 
estructura, en la cual no solo depende de su relación con los 
contenidos propuestos sino requiere de la aportación mediadora 
del docente/a. .(I bici) 
 
Métodos analítico y sintético son procesos y estrategias que el 
Ministro de educación, cultura y deporte (MECD), fundamento 



14 
 

para facilitar el proceso de análisis cognoscitivos en la lecto 
escritura de palabras, signos y oraciones en un contexto 
pedagógico, técnico y científico, que permitirá la compresión de 
análisis fónico y sintético de sonidos y digno de aprendizaje. 
.(lbid) 
 
Ante la realidad presentada por los datos estadísticos oficial 
aunque con las limitaciones que estas pueden contener, es 
bueno hacer el balance sobre el desperdicio que se dan en 
Nicaragua, el no aprovechar al máximo los recursos humanos 
sociales y económicos. Nicaragua invierte por el momento 
alrededor de 120 dólares por alumnos/as en educación primaria 
y preescolar. .(lbid) 
 
. Las estrategias de trabajo privilegian los procesos que los 
estudiantes deben realizar en interacción con sus compañeros y 
compañeras o con pequeños equipos de trabajo, al dar 
instrucciones paso a paso con lo cual dan importancia al 
trabajo, en grupo y al aprendizaje cooperativo. Las guías aplican 
estructuras que fortalecen el trabajo cooperativo, la toma de 
decisiones y la independencia en el trabajo al trabajo solo o sola, 
en pareja, en trío, en equipo, consultado al profesor/a, con la 
familia y la comunidad. .(lbid) 
 
E l programa de educación intercultural Bilingüe de las regiones 
Autónomas responde a esa demanda histórica de los 
pobladores de la costa caribe .plantea este reclamo, desde 
tiempo de Zelaya, cuando se impuso la castellanización fue 
la organización MISURASATA, quien logro que el gobierno 
Nacional aceptara primeros incluir a las lenguas costeñas (miskito, 
mayangna, ingles y cróeles). En la campaña nacional de 
alfabetización en lenguas, en 1980-1981, en segundo lugar, dar 
inicio a desde entonces se han logrado avances técnicos muy 
importante para hacer la realidad un sistema educativas 
autonómicas de dos regiones (SEAR-Ibid). 



15 
 

Nuevas prácticas pedagógicas, adaptar la escuela a las culturas 
indígenas es posible, si también la metodología de enseñanza 
se vuelve más flexible. Se trata de valorizar el saber de los 
alumn@s e intercambiar con ellos experiencia y estudios. Del 
mismo modo tiempo y los espacios de la escuela debería 
ajustarse a los costumbre locales. (Rizo , op.cit. pg.177) 
 
Técnicas Metodológicas para el aprendizaje. 
 
Las técnicas son medios o procedimientos para organizar y 
desarrollar la actividad en grupo sobre la base de los 
conocimientos teóricos, en el proceso de enseñanza 
aprendizaje, entre ellas tenemos las técnicas para la lectura que 
se desarrollan a través de láminas o imágenes fijas, manejo de 
preguntas y respuestas, el socio drama, la exposición, grupos de 
discusión, el pizarrón, el panel, estudio de casos, estudio 
dirigido, simulaciones de programas radiales, la investigación y 
el mural cultural. (MECD, 2006: P 18) 
 
Las guías de aprendizaje son materiales didácticos que facilitan 
el desarrollo de un proceso educativo activo, centrado en el 
estudiante, fomentan la discusión y toma de decisiones en 
grupo. A través de las guías se desarrollan las 
competencias, indicadores de loros, contenidos básicos para el 
dominio de tópicos fundamentales del plan de estudio 
contextualizado a las necesidades y características de las 
comunidades hacia las cuales van dirigidas. Las guías permiten 
introducir adecuaciones a los currículos nacionales. 
Buscan generalmente dinamizar una metodología activa, 
tomando en cuenta factores, elementos, insumos, estrategias 
que mejoran los resultados de los aprendizajes. (MECD 
2006: P 89) 
 
Desarrollan fundamentalmente procesos para el logro de 
aprendizajes significativos a través de la estrategia APA que 
significa Aprendo, Practico y Aplico. Las estrategias de trabajo 

http://op.cit.pg/


16 
 

privilegian los procesos que los estudiantes deben realizar en 
interacción con sus compañeros y compañeras o con 
pequeños equipos de trabajo, al dar instrucciones paso a paso con 
lo cual dan importancia la trabajo, en grupo y al aprendizaje 
cooperativo, además proponen actividades que el estudiante las 
puede realizar individualmente. Las guían aplican estructuras 
que fortalecen el trabajo cooperativo, la toma de decisiones y la 
independencia en el trabajo al trabajo solo o sola, en pareja, en 
trío, en equipo, consultado al profesor/a, con la familia y la 
comunidad. (lbíd.) 
 
Las guías de aprendizaje constituyen un apoyo a la planificación 
y el desarrollo de las clases por parte del señalamiento que 
atiende y prepara clases para dos o más grados. Son además, 
articuladores por excelencia entre la capacitación en servicio, 
los textos y las practicas pedagógicas en el aula. Cuantifican la 
labor del maestro, quien asume su verdadero rol de facilitador, 
orientador, animador e investigador de clase.(lbid) 
 
A lo largo de la etapa evolutiva del/ o la estudiante son 
necesarias las relaciones personales con educadores 
significativos y las mismas enseñanzas tienen mayor incidencia 
en la formación del estudiante si va impartida en un contexto de 
compromiso personal de reciprocidad auténtica de coherencia 
en las actividades, y estilo de comportamiento diario.(lbid) 
 
Los estilos de enseñanzas conforman un tema complejo y poco 
definido. Una definición que parece válida es considerada al 
estilo de enseñanza como el sello más o personal y propio del 
docente o la docente dirige y configura los modos de educar y 
enseñar, de acuerdo con su concepción de los objetivos 
pedagógicos y las características de los educando.(lbid) 
 
El estilo de enseñanza se transforma en aquel modo particular que 
tiene el o la docente de estructura y ejecutar el proceso de 
enseñanza aprendizaje de acuerdo con los objetivos que se 



17 
 

proponen, sus propias características personales y las que 
persiguen en los educando. Algunos autores distinguen los 
estilos de enseñanzas, el estilo directivo, el estilo facilitador y 
el estilo colaborador. (González, Rubio 2005 P. 72) 
 
En el proceso de enseñanza-aprendizaje los estudiantes se 
apropian de los fundamentos de la ciencia y desarrollo de 
habilidades y hábito para expresar con corrección sus 
pensamientos y para estudiar independientemente, además, 
de desarrollar en las cualidades morales y formar convicciones. 
El proceso de enseñanza- aprendizaje es ante todo un proceso 
de actividad y comunicación donde profesores y estudiantes 
desarrollan actividades y se comunican de forma distintas en 
aras de alcanzar el objetivo de carácter elemental.(lbid) 
 
La buena enseñanza — aprendizaje permite fuerzas moral, fuera 
epistemológica y un contenido digno de aprendizaje. Dentro de 
las estrategias de enseñanza, se destacan: 
• Clases expositivas - narrativas 
• Indagación - métodos de caso 

• Adquisición de conceptos - visita educativas 

• Habilidades de conceptos - aprendizaje cooperativo 

 Habilidades de pensamiento — comprensión 
 Resolución de problemas - juegos (pedagogía practica s/f: P 770) 
 

El/la profesor/a se comunica y actúa en aras de mimo objetivo, 
como actividad de enseñanza y como comunicación es fuente y 
guía del conocimiento. (Ibid) 
 
El proceso integral docente —estudiante debe tener en cuenta el 
contribuir a la formación de una personalidad integral, promover la 
concepción integral, tener presente los elevados principios 
éticos, morales, desarrollar el aprendizaje basado en 
problemas a partir de la propia realidad y el trabajo práctico, 
desarrollar un pensamiento reflexivo, creador y 
científico.(Arteaga, 2004: P3y 4) 



18 
 

El curriculum y a veces la lengua de instrucción no se 
adapta a las condiciones locales a menudo las escuelas rurales 
se encuentran en pobres condiciones inadecuadamente 
equipadas y dotados de un personal insuficientemente 
preparado y profesores mal pagados los programas 
destinados a adolescentes y adultos de las áreas rurales 
frecuentemente no están bien organizado n adaptados a las 
necesidades de aprendizaje locales y dependen del personal con 
poca preparación académica. Las condiciones de las áreas 
rurales se encuentran frecuentemente muy debajo de los 
estándares fijados en las políticas de gobierno.(Ibid) 
 
Estrategia y técnicas. 
 
Varios son las condiciones teóricas que nos pueden ayudar a 
observar y a comprender los procesos de la vida escolar 
particularmente en la educación intercultural bilingüe 
(EIB).(Bourdieu, Pierre. 1994.) 
 
La escuela como espacio practica social, política y culturales. 
 
El conjunto profesor-materia-alumno-medios didácticas ha sido 
como el cuando de referencia para hablar de la enseñanza. 
Con menos frecuencias se a destacado la importancia de 
dimensiones colectivas, la intersección entre las partes 
dialéctica entre los elementos, que andan dentro del sistema 
de enseñanza en cada centro de forma singularizado (Ibid) 
 
Bourdieu (1997) ubica la dinámica de la escuela y hace el 
esfuerzo mirarlos como espacio social culturalmente 
heterogéneos. En otras palabras se encuentran que estos 
espacios son construidos de tal modo que los agentes o los grupos 
allí presentes (profesores, alumnos y padres de familia) son 
distribuido en dichos espacio en función de su posición 
según dos principios de diferenciación: el capital económica, y 
el capital cultural. (Ibid) 



19 
 

En este contexto, las prácticas educativas tienden a ritualizarse, 
las prácticas de su institución las acciones y lo que está 
implicado en ellas (saberes, practicas, creencias y valores). Se 
producen ordenamientos y se convierte en prácticas consolidado 
por mecanismo hábitos y la institucionalización. (Ibid) 
 
El proceso histórico de la vida escolar a formado ciertos hábitos 
escolares y de docencias, donde. "los maestros y estudiantes 
dan a sus vidas por medio de las complejas formas históricos, 
culturales y políticas que ellos mismos encarnan y 
producen.(op.cit .41) donde la vida particular de los docentes 
esta en relación con el perfil de la persona, el cual esta 
moldeado por los determinantes del sistema educativo 
nacional. (Ibid) 
 
Las técnicas más habituales de implementación consisten en la 
difusión de listas de palabras y gramáticas, la financiación de 
distintas acciones de mantenimiento lingüístico en el caso de 
las lenguas minoritarias, la publicación de libros de texto para la 
educación, la formación de profesores de la nueva lengua, la 
publicación de decisiones gubernamentales en la lengua en 
cuestión, la aprobación de leyes referentes al uso de la lengua, 
etc .( Ariel. 1999. p.84) 
 
Parece natural que los niños de comunidades bilingües tengan 
la oportunidad de educarse en dos lenguas: la lengua familiar y la 
lengua de otros grupos. Las lenguas mayoritarias que tienen 
prestigio y connotaciones socioeconómicas positivas, mientras 
que las lenguas minoritarias suelen estar asociadas a un estatus 
socioeconómico bajo y a la falta de éxito educativo y no se 
consideran vehículos adecuados para la comunicación en 
las escuelas y para la enseñanza de asignaturas concretas 
por lo tanto, en todo el mundo se encuentran ejemplos de 
niños que se ven enfrentados en la escuela a una lengua que 
no hablan, también como los hablantes nativos de su edad o 
incluso que no la hablan en absoluto: niños que hablan indio y 



20 
 

sarnami en Surinam, en donde la lengua del aula es el 
Neerlandés, niños mozambiqueños que hablan en chona en sus 
casas mientras que en la escuela solo se usa el portugués, niños 
finlandeses en clases cuya comunicación es siempre en sueco, 
etc. Estos casos afectan con frecuencia desconexión entre la 
lengua familiar y la escolar, puede acarrear varias consecuencias 
negativas. Muchos autores argumentan que la lengua minoritaria 
se introduzca en la escuela y que se proporcionen recursos para 
la enseñanza de las lenguas minoritarias. ( !bid. P. 89,90) 
 
Los educadores coinciden en que la primera lengua del niño suele 
ser el mejor instrumento de aprendizaje, especialmente en la 
primera etapa y que la lectura y la escritura en la primera lengua 
deben proceder a la alfabetización. Larson et al 1981, presenta 
una clara descripción los niños hablantes de Amuesa que 
viven en la selva del Perú: los niños Amuesa comienzan sus 
estudios sin saber nada, casi nada de español y a veces pasan 
años antes de que puedan acabar el primer curso, porque primero 
tienen que intentar entender lo que les dice el profesor. La 
situación generada por el problema comunicativo parecía tan 
grave que en una de estas escuelas los niños Amuesa se 
encargaban de cuidar el jardín del profesor casi todo el día, 
mientras que los niños hispano — hablantes recibían 
clases..(lbid. Pag.91,92) 
 
Si las escuelas no proporcionan ningún tipo de enseñanza 
en lengua minoritaria, entonces la escuela se convierte para 
el niño de la lengua minoritaria en lugar en el que no existe ni 
su lengua ni su cultura, en donde posiblemente ni ellos son bien 
aceptados, un lugar en donde su identidad social se ve 
cuestionada. (Ibid) 
 
Se emplean ambas lenguas en todo el proceso educativo 
o solo en determinadas etapas. Funcionan ambas 
lenguas como medios de comunicación en el aula. Se 
emplean cada una de las lenguas para cada asignatura 



21 
 

concreta o se emplean alternativamente ambas lenguas como 
medio de instrucción para todas las asignaturas. Se enseñan 
ambas lenguas como asignaturas y el objetivo del programa 
bilingüe es la alfabetización en ambas lenguas. (Ibid. p.95,96) 
 
La técnica denominada "Introducción revisión". Esta técnica de 
enseñanza consiste en que el profesor introduce la lección en una 
lengua, la presente en la otra y la repasa en la primera, de este 
modo ningún alumno sufre desventaja. (Ibid) 
 
Molaren (1998.45) quien visualiza una pedagogía a nivel macro 
arguye que "las escuela deberán concretizar por una 
pedagogía que demuestre una fuente de compromiso; el de 
abordar los problemas que afectan a los estudiante en su vida 
cotidiana " sin embargo , la mayoría de las políticas educativas 
del sistema nacional están orientadas desde el punto de vista 
de un grupo con mayor poder decisión tanto política, como social 
y económico. (Grupo GIGEC. 2004. ) 
 
Técnicas de excursión. 
 
En la última década del siglo XX, en muchos países han surgido 
experiencias innovadoras a fin de que la educación asuma un 
nuevo papel dentro de las sociedades de los pueblos indígenas. 
Una educación de este tipo necesita cambiar muchos 
esquemas que han venido caracterizando al sistema 
educativo. (Rizo, M. Op.cit pag.175) 
 
El programa de Educación intercultural bilingüe de las Regiones 
Autónomas responde a estas demandas históricas de los 
pobladores de la Costa Caribe. (Ibid) 
 
Primero, la campaña de alfabetización en lenguas maternas 
1980 — 1981. En segundo lugar ciar inicio a un proyecto piloto 
de educación bilingüe a partir de 1984. Desde entonces se han 
logrado avances técnicos muy importantes para hacer realidad 



22 
 

un Sistema Educativo Autonómico Regional en las dcs regiones 
(SEAR). Este sistema se conceptúa como un modelo educativo 
estratégico enmarcado en el proceso nacional de 
mejoramiento y descentralización educativa. Responde a las 
necesidades y anhelos de los pueblos indígenas y a las 
prioridades educativas de la nación, pretende contribuir a mejorar el 
entorno educativo, combinando las prácticas y saberes 
autóctonos con técnicas pedagógicas eficaces y 
competentes.(lbid) 
 
Para que las culturas locales e indígenas y no indígenas se 
desarrollen, es necesario que sus saberes sean reconocidos, 
aprovechados y transmitidos también a través de la escuela e 
integrarlos con los contenidos de las culturas locales. Adaptar la 
escuela a las culturas indígenas es posible, también la 
metodología de enseñanza se vuelve más flexible. Se trata de 
valorizar el saber de los alumnos y alumnas e intercambiar 
con ellos experiencias y estudios. Del mismo modo el tiempo y 
los espacios de la escuela deberían ajustarse a las 
costumbres locales. Los maestros indígenas deben ser 
promotores de una escuela en donde las culturas indígenas 
encuentran su lugar de reproducción y creación. Los maestros 
indígenas tienen el deber de enseñar y ayudar a las niñas, niños y 
jóvenes de su comunidad a mantener su identidad. Porque un 
pueblo sin identidad es como una persona sin nombre; no es 
nadie y pueden aprovecharse de ella.(Rizo. M. Op. Cit. pag.177) 
 
3.3. Valorar los aspectos culturales que se ensenan 

en la educación Primaria 
 

Transmisión Cultural 
 
La cultura es el conjunto de todas estas "decisiones", 
organización, ideas y creencias elaboradas y transmitidas por 
un pueblo en el curso de su historia. Sin duda, no todo lo que un 
grupo produce permanece vivo, en este sentido, la cultura está 



23 
 

constantemente en transformación, siempre a partir de lo anterior 
y de lo nuevo.(Rizo, M. Op.cit.pag.33) 
 
En una sociedad en la cual el saber se transmite a través de 
la escritura moderna, quien hace un invento lo puede inscribir 
como propiedad privada; es decir, para patentizarlo puede 
publicarlo, colocar su firma y explotarlo comercialmente. En 
todo caso, la persona permanece como productor principal de la 
cultura, pero de una manera muy particular, con nombre y 
apellido o un grupo de personas. (Rizo,M. Op.cit.pag.34) 
 
En las sociedades indígenas o étnicas, en las cuales el saber es 
transmitido de manera oral, la participación individual en la 
producción cultural es distinta. En efectos, las personas son 
quienes producen nuevos inventos técnicos, medicinas, 
cantos, historias, etc, pero para ser cultura deben ser aprobados y 
aceptados por la comunidad. Por ejemplo: si un grupo musical, río 
coco arriba, compone una nueva canción, esta puede ser 
escuchada por otras personas y transmitida de boca en boca 
hasta que se populariza e incluso trasciende las fronteras 
culturales de la comunidad donde originalmente se produjo, se llega 
a conocer en todo el Wangki y sea interpretada por los 
músicos creoles, mestizos. En este caso la producción 
individual del grupo se vuelve un patrimonio cultural. (Ibid.) 
 
No todos los conocimientos son transmitidos de las personas 
adultas a los niños y niñas tal como existe una transmisión 
entre personas adultas, de la misma manera existe una 
transmisión cultural entre niños y niñas que podríamos llamar 
horizontal. Algunos tipos de juegos infantiles, por ejemplo 
transmitidos entre niños y niñas sin la participación de 
adultos o entre adolescentes se transmiten datos sobre la 
sexualidad. Esto se da cuando los jóvenes son organizados en 
grupos de edad. (Rizo,M. Op.cit.pag.39) 
 



24 
 

En la teoría de la reproducción cultural, un individuo a través 
ce su vida particular refleja los procesos de un sistema socio 
educativos nacional y la reproducción de este se diversifica. Por 
ejemplo , un docente , en algunas espacios y tiempos, producen 
en la práctica de aula de una manera distintas a los hábitos 
escolares ; es decir que inicia una relación horizontal con los 
educando , sin embargo , dada algunas situación escolar vivida 
por ejemplo los castigo físico.(lbid) 
 

Lenguas 
 

Tradicionalmente, las lenguas minoritarias han ocupado un lugar 
marginal en el sistema educativo. Pero existen algunas 
excepciones, por ejemplo: en el siglo XIX y en las primeras 
décadas del siglo XX, muchos grupos de inmigrantes en los 
Estados Unidos, los medios necesarios para recibir la 
enseñanza en la lengua nativa. En la antigua Unión 
soviética se introdujeron algunas innovaciones educativas 
inmediatamente después de la revolución que promovían en 
el uso de las escuelas de varias lenguas nacionales además del 
ruso. Después de conseguir la independencia, el gobierno federal 
de la India socavó la firme posesión del inglés en el sistema 
educativo indio. De acuerdo con la nueva política oficial, los niños 
debían recibir la enseñanza primaria en la lengua materna, que en 
la mayoría de los casos no era ni el inglés ni el hindi, la recién 
elegida lengua nacional. (. 2001.pag.90). 
 

En el año 1951, es un año muy importante porque la UNESCO 
celebra su reunión de especialistas en el uso de lenguas 
vernáculas en la enseñanza. El tema principal de la reunión es 
el de la enseñanza de lenguas en el tercer mundo, pero sus 
condiciones también influyen en los debates sobre el estatus 
educativo de las lenguas minoritarias en otros países. Una 
afirmación famosa y citada con frecuencia procedente de esta 
reunión es la de que es "axiomática" que el mejor medio para 
enseñarle a un niño en su lengua materna. (UNESCO, 1953, pág. 
11) 



25 
 

En los Estados Unidos la restauración educativa de las lenguas 
minoritarias empezó a principio de los años sesenta. En 1963, las 
escuelas públicas Dade County de Florida crearon la escuela 
Coral Way con un programa español —ingles, que soluciona las 
necesidades de un número cada vez más elevado de niños 
cubanos. Resulta sorprendente que se tomaran medidas para el 
uso de español en escuelas a las que asistían niños 
inmigrantes y no a las que asistían niños de familia hispano — 
hablantes que ya habías vivido en los Estados Unidos durante 
generaciones. Después de la aprobación del acta de enseñanza 
bilingüe en el año 1967 de la educación primaria y secundaria. 
(Ibid.) 
 
La situación de las lenguas minoritarias en el sistema educativo 
mejoró en los años sesenta y también se encontró apoyo en 
resoluciones. En 1957 el gobierno Filipino decidió que la 
lengua vernácula podía ser utilizada como medio de instrucción 
en los dos primeros años de escolarización (Ibid.p.91) 
 
Se debe emplear la primera lengua del niño como medio 
esencial de instrucción para garantizar que el proceso 
académico no se ve afectado, mientras que la lengua 
mayoritaria puede aprenderse como asignatura. Los 
educadores coinciden en que la primera lengua del niño suele 
ser el mejor instrumento de aprendizaje, especialmente en la 
primera etapa y que la lectura y la escritura en la primera lengua 
deben proceder a la alfabetización Larson et al 1981, presenta 
una clara descripción de los efectos negativos, español de los 
niños hablantes de Amuesa que viven en la selva del Perú: 
los niños Amuesa comienzan sus estudios sin saber nada, casi 
nada de español y a veces pasan años antes de que puedan 
acabar el primer curso, porque primero t ienen que intentar 
entender lo que les dice el profesor.  (  Ibid. p.91,92) 
 
La enseñanza de la lengua materna minoritaria ayudará a evitar 
la forzada asimilación lingüística y cultural de los grupos 



26 
 

minoritarios. El pluralismo cultural debe verse como un 
enriquecimiento global de la sociedad frecuentemente, las 
lenguas minoritarias son una parte fundamental de la identidad 
cultural de un grupo minoritario. El reconocimiento de la lengua y 
la cultura de los grupos minoritarios mejorarán las relaciones 
sociales y culturales entre estos grupos y el resto de la sociedad. 
(UNESCO, op. cit. pag.93) 
 
El desarrollo cognitivo general de los niños de lengua materna 
se retrasará si no recibe la enseñanza en la lengua minoritaria 
y si el conocimiento de la lengua materna no se sigue 
desarrollando en la escuela, según (Curnmins) en 1978, explica 
los resultados de los estudios sobre enseñanza bilingüe, los 
niños en su primera lengua también segunda lengua tienen 
un nivel de competencia para evitar desvenes cognitivas. Es 
decir cuando la primera lengua del niño tiene poco prestigio, 
desarrollo lingüista no se estimula fuera de escuela, así que el 
sistema educativo deberá asumir esta función. (CORTES, P., 
GONZÁLEZ, O., PARDO, C. Y RAMÍREZ, 1986, pg.92) 
 
Por lo tanto, la enseñanza de la lengua minoritaria es 
imprescindible para un desarrollo saludable de la personalidad 
del niño y para el desarrollo de auto imagen positiva. Si la escuela 
prepara o ninguno en la lengua minoritaria en un lugar, en el que 
no existe, ni su lengua, ni su cultura en donde posiblemente ni 
ellos son bien aceptados, su identidad social se ve cuestionada 
y socavado. Según Toukomaa y Skutnabb — Kangas 1977.(lbid) 
 
La diversidad lingüística y cultural fue reconocida en el 
sistema jurídico y político de Nicaragua y en el sistema 
educativo solamente hace muy pocos años y no sin que los 
pueblos indígenas y comunidades étnicas afro caribeñas lucharan 
para lograr ese reconocimiento. El anterior sistema 
educativo monolingüe profundizó la discriminación en contra de 
los pueblos indígenas y comunidades étnicas.(Rizo, M., pg.17) 
 



27 
 

Artesanía. 
 
La artesanía de los Mayangnas fue el arte de fabricar los 
instrumentos de cacería. El material de vestuario, cerámica 
arqueológico, utensilios de uso agrícola, utensilios de cocina, 
canastas, ollas de barro, botes que utilizaban como medios de 
transporte, sacos de hules, collares de semillas, arco y flecha, 
materiales para elaborar mecate, música instrumental, tambores 
de, cuero de animales.( Miguel y Erants, 1996.pag.35. ) 
 
La artesanía de los pueblos indígenas tuvieron la práctica más 
importante que son los instrumentos de cacería, el material 
lo extraían del bosque. Se elaboraban de la siguiente manera: 
el arco y la flecha fue de madera de cortés y pejibaye y cortéz 
tierno, en la punta llevaba piedra pulida, hueso y cera. 
Sustancia extraían de la colmena de abejas formando una pelota 
o círculos que se conoce como Ubu, citamos los siguientes 
nombres Arcos — las flechas: Sibang, Flecha Ubuh. (Ibid) 
 
Estos instrumentos los elaboraban los ancianos antes del uso 
le rezaban oraciones mágicas o secretos con el propósito de 
herir gravemente a los animales o que con el roce de la flecha el 
animal muriera, es decir que la herida fuera mortal. Además todos 
los hombres usaban estos secretos. El uso mágico estaba sujeto 
a cumplir con algunos requisitos, por ejemplo: los instrumentos 
de los hombres no los debían tocar las mujeres, ni debían tener 
relaciones sexuales entre la pareja, ni debían dormir juntos para 
poder ser buen cazador. (Ibid) 
 
Esto se pasaba durante 3 a 6 meses, es por eso que cada padre 
le daba a su hijo los secretos desde muy temprana edad, para que 
no tuviera dificultad en el futuro en el proceso de la práctica. (Ibid) 
 
Los antepasados mayangnas tenían arte al fabricar utensilios 
de uso agrícola, la materia prima la extraían de cerros y 
serranías, precisamente eran piedras muy duras, especialmente 



28 
 

dicho uso una vez extraído el material se sometía a un proceso 
de perfeccionamiento hasta estar listo para el uso por ellos 
mismos, ya sea en sustitución del hacha o machete. Como 
material afilador usaban una piedra más suave, a este afilador lo 
llamaban Suhuy en sustitución del esmeril actual. (Miguel y Erans. 
op.cit. pag.34) 
 
La mayoría de las actividades artesanales de la época 
precolombina se conservaron, sin que hubiera innovación 
técnica alguna: alfarería, hilado y tejido de fibras vegetales, 
trabajo de la piedra y la madera. La cerámica de lujo, destinado al 
culto religioso y al uso de los grandes señores indígenas, 
desapareció al modificarse las creencias y la estructura social. 
Los viejos símbolos religiosos precolombinos fueron 
sustituidos por los símbolos cristianos. Los señores indígenas 
perdieron su preeminencia social, política y económica frente a 
los nuevos señores españoles. En cambio, la alfarería 
doméstica ordinaria como ollas, comales, tinajas, platos, 
subsistió al llenar necesidades prácticas de toda la 
población.(lbid.) 
 
El algodón se siguió cultivando para uso doméstico. Las indias 
lo hilaban y tejían con él su ropa de uso diario. Con la implantación 
del dominio español, se alteró la organización del trabajo 
en los pueblos aborígenes más importantes.(Frank. Erans. 
2003) 
 
En Subtiava, las indias eran reunidas en casas especiales para 
hilar el algodón y tejer diferentes clases de tejidos. El telar 
utilizado era el mismo telar precolombino.  
 
El producto recogido por el funcionario quien después de pagar 
a las indias, lo vendían obteniendo buenas ganancias.(ibid) 
 
En las pocas actividades artesanales introducidas por los 
españoles no participaban los aborígenes españoles pobres, 



29 
 

mestizos, mulatos, zambos y negros eran los artesanos en la 
construcción, reparación armas, carpintería y albañilería. Durante 
toda la época colonial, el avance tecnológico fue casi nulo en 
Nicaragua. (Ibid) 
 
Vestimenta 
 
Originarios Mayangna en los años 1920, se vestían con los 
trajes muy típicos con collares y otras prendas. Los vestidos 
eran de corteza de tuno conocido como Tikam y Yakautah. El 
vestido de las mujeres consistía de un pedazo de tuno, tamaño 
de una toalla con el que se tapaban de la cintura hacia abajo y 
collares de semilla recolecta barah, wabala y leguminosas, 
bejucos, colmillos de tigre, y de jabalí para cubrir los bustos de 
la mujer.(Frank y Erans op.cit. 21) 
 
Actividades rituales. 
 
En lengua rituales de los Wakuenai malikai, difiere de los dialectos 
de hablar en varios aspectos importantes, aunque todos los 
oradores nativos puedan reconocer los significados literales de 
muchas palabras en malikai, solo los especialistas llamados 
Malikai, liminalis ("Dueño" del malikai o dueños del cántico) 
conocen todos los matisis, alusiones o episodios 
narrativos condensados en los  nombres espi r i t ua les  
de Kuwa i .  (Basso,  Sherzer..2000.pag.78) 
 
Al hablar de Malikai 2do párrafo, (Los dueños del Cántico) tiene 
un poco que decir sobre los sonidos musicales a excepción de 
que son kémakane hepwapi, por el contrario son muy 
elocuentes al hablar el lenguaje esto, los mismos nombres de 
los espíritus básicamente los nombres de los espíritus tienen dos 
partes o identidades, la genérica y la otra específica. (Basso y 
Sherzer. Op.cit. pag. 79) 
 



30 
 

El principio de clasificación genérica en el cual da objeto especie 
o personas específicas, se clasifica en una o más clase de nombre 
genérica, es capaz de expresar, imaginar profundamente 
contradictoria de la figura mítica de Kuwai. Por un lado, el dueño 
del cántico puede escenificar la creación vertical del mundo por 
Kuwai, al poner énfasis en las categorías genéricas que colocan 
a muchos individuos, especies y objetos distintos dentro de una 
sola entidad compuesta. Este proceso llamado "amontonar los 
nombres en un sclo lugar" Wakitaya ná kuria papiriritsa, es una 
técnica relativa simple que consiste en nombre una clase 
genérica de espíritus y luego rellenarla Wakámtaka nakúna con 
nombres específicos. Por otro lado, el dueño de los cánticos 
puede yuxtaponer una variedad de nombres genéricos 
diferentes, cada uno con un nombre complementario específico 
para poner en escena la segunda creación horizontal del mundo 
por Kuwai.( lbid.) 
 
Actividades rituales nacimiento por ejemplo, el dueño de los 
cánticos usa una variedad de imágenes auditivas, táctiles y 
visuales, para sacar el espíritu de tabaco perteneciente a los 
ancestros míticos de un infante recién nacido. Los nombres de los 
espíritus conectan en el mundo cotidiano de las herramientas, 
armas y objetos de la actividad laboral del padre con el poder 
nombrar de Kaki, poder crudo no socializado, musical o en otras 
palabras, con "el poderoso sonido que abrió el mundo". El 
nombre espíritu de pwaapwa, una especie de palma cuya 
madera los hombres usan para tejer cestos y otros productos, se 
denominan Limutukeku Eeno "El sonido del desgarre del cielo" 
se refiere al ruido de rotura que se produce al pelar la corteza 
exterior del árbol para obtener franjas delgadas de material de 
tejer.(lbid) 
 
Eeno significa "cielo", en el hablar cotidiano, pero los cánticos 
malikai, éeno es una categoría de nombres de espíritus que 
incluyen varias especies de palmas silvestres las cuales son 
fuente de materiales útiles y frutos comestibles, los árboles de 



31 
 

palma tienen un significado mítico muy amplio, pues si los 
concibe, corno la reencarnación del Kuwai después de su 
"muerte" en el fuego.(lbid) 
 
Al ser el sendero vertical entre el mundo celestial de los ancestro 
mitológicos y el mundo social sobre el suelo de los desciendes 
los árboles se palma forman un cordón umbilical cósmico que 
alimenta a la humanidad con poderes ancestrales vivificantes, 
esta connotación del término eeno se expresa en el nombre. 
Espíritu de palomas Pwaapwa las cuales, al igual que otras 
especies u objetos importantes reciben más de un nombre — 
Espíritu de Malikai. (ibid) 
 
Comida Típica. 
 
Los alimentos son objetos que dan cuenta de las características 
ecológicas de una zona, su cocción refleja las reglas 
culturales de transformación de determinada sociedad. 
(Carrillo.2002. Pag .16) 
 
Levi — Strauss encuentra en lo "asado", al símbolo más 
ejemplificador de esta complementariedad puesto que un 
alimento que ha sido asado contiene al mismo tiempo una parte 
cruda y una parte cocida: encarna la ambigüedad de la naturaleza 
y la cultura.( 'bid) 
 
La idea fundamental de que el alimento se ofrece al hombre en 
tres estados principales: Crudo, cocido y podrido en donde el 
estado crudo constituye el polo no marcada, mientras que lo 
cocido está fuertemente marcado como la transformación cultural 
de lo crudo y lo podrido como su transformación natural. (cfr. Lévi-
Strauss 1970:416).(lbid) 
 
La tradición ha sido vista como una esencia valorada, en 
tanto Tura" y testimonial y ejemplo de un pasado superior. Los 
rasgos tradicionales han sido 



32 
 

pensados como la supervivencia de restos extra urbanos y pre 
industriales, ex ó t i cos  d e  mo do q u e  se  v a lo r a  
s i mp l e ment e  s u  p res e nc i a  estética.(Carrillo.op.cit. 
pag.26) 
 
Según Erick Hobsbrawn, resalta un aspecto muy importante, 
una tradición pretende inculcar ciertos valores y normas por 
medio de la repetición, pero la continuidad con el pasado es en 
buena parte artificial, entonces, respuesta a situaciones 
novedosas que toman la forma de referencia. (Rizo, 
2003.pag.102) 
 
La mayor parte de alimentos tradicionales como la quinua, el 
arroz de cebada, la panela y los granos son en realidad nutritivos, 
sin embargo, existen algunas comidas como el ornado , la fritada y 
otras en cuya preparación interviene gran cantidad de grasa que 
los vuelven alimentos no nutritivos. Ur a de las 
representaciones más fuertes que se presentan sobre la comida 
tradicional es lo que tiene que ver con lo nutritivo, se los asocian 
con los alimentos buenos, los que alimentan. 
(Carrillo.M.C.Loc.cit.pag.111) 
 
La comida tradicional representa la dedicación de más tiempo, más 
costo, más pureza y más gusto, por lo que estaría simbolizando 
una mayor valoración culinaria. Por otro lado, los alimentos 
tradicionales son percibidos como los pertenecientes a una 
zona, un espacio que se comparte y que es reconocido como 
propio. (Carrillo.Op.cit.pag.110) 
 
Pero una de las formas más fuertes de reconocimiento de la 
tradición la encontramos en los alimentos, de hecho, la comida 
es uno de los últimos r e c u r s o s  q u e  s e  p i e r d e n  e n  
c u a n t o  a  l a  i d e n t i d a d  cultural. 
(Carrillo.Op.cit.pag.112) 
 



33 
 

Los hijos son los principales receptores de su saber y la 
esperanza para dar continuidad a la preparación de determinado 
alimento, principalmente los hijos son el terreno idóneo para 
establecer una comunicación prolongada, cotidiana y detallada 
sobre todo la elaboración es importante estar al tanto en todo el 
procedimiento que realizan los padres. La transmisión es verbal 
y pertenece al tipo de traducción oral. Es fundamental que esta 
enseñanza sea oral y directa porque fortalece la relación entre las 
personas implicadas y solo allí hay un real entendimiento del 
proceso culinario, por lo tanto, las recetas escritas "no sirven de 
nada", si no se observa al mismo tiempo que se hacer y si se hace 
al mismo tiempo que se observa. (Carrillo.Op.cit.pag.61) 
 
Los alimentos producidos por la familia, sirven normalmente para 
autoconsumo diario. Algunos pueden ser tratados, 
especialmente para conservarse por un largo periodo (Pescado 
ahumado, chacalín seco, etc), parte de estos productos se 
utilizan también para consumo comunitarios en ocasiones 
particulares, como fiestas y ceremonias religiosas, sobre todo 
la oportunidad de compartir con la comunidad; se organizan 
cacerías comunitarias y se preparan grandes cantidades de 
bebidas (líquido fermentado de yuca, maíz, etc). Estos eventos 
son aprovechados para decidir nuevas alianzas, intercambio 
de noticias, juegos, etc. (Carrillo.Op.cit.pag.62) 
 
Sitio histórico. 
 
El lugar histórico por excelencia en sus representaciones 
colectivas y por lo tanto condensa con más fuerza las nociones de 
un pasado vivido, una tradición sentida. (Card Illo.Op. cit. pag.33) 
 
Con la fundación de Quinto, lo que hoy conocemos con el 
nombre el centro histórico, constituye la ciudad misma, con 
algunas de las plazas, iglesias y edificaciones que conservan 
hoy en día.(lbid) 



34 
 

Lo histórico ha sido definido como un momento con el tiempo, 
un instante, un hito, permitiendo con ello que se prevalece el 
Génesis y se congele el proceso. El periodo colonial es la matriz 
del centro histórico, pero no su resultado final, no su totalidad, 
porque de esta manera se estaría restando importancia a los 
periodos anteriores posteriores a la colonia y al sinnúmero de 
factores que dejaron su huella en las estructuras del actual centro 
histórico. (Ibid.., pag.41) 
 
Lo histórico es un proceso que abarca a los referentes culturales 
recientes, no preveía al centro como su portador, no se reduce 
a las edificaciones, ni se circunscribe a un solo momento en el 
tiempo, sino que hace alusión a las formas testimoniales de 
existencia de los pueblos indígenas.(Ibid.., pag.42) 
 
Centro histórico tal como se nos presenta hoy, se 
caracteriza por ser concentrador de múltiples funciones por su 
carácter colisionador, es centro de contacto humano, de 
intercambio cultural comercial y consumo, es el centro parcial 
de las funciones administrativas, destacado por su 
especificidad arquitectónica. (Ibid.) 
 
El área histórico es un escenario donde influyen poblaciones 
de diversos orígenes étnicos y culturales, por lo tanto, vendría a 
ser un "lugar de encuentro" de repertorios simbólicos distintos. 
(Ibid.pag.51) 
 
La historia, los sitios geográficos se convierten en sitios 
simbólicos, desde los tiempos antiguos del mito, la casa 
construida en los márgenes del río, en un área despejada de la 
selva, ha sido el centro de la cultura emberé. En relación con ese 
centro, la lejana selva se convertía en el dominio de los otros, 
los animales (tanto reales como espirituales) y otros indígenas 
(tanto reales como espirituales). La selva de aguas arriba del 
río, significa trasladarse hacia adentro y hacia afuera de la 



35 
 

cultura; entre la cultura y la naturaleza en los tiempos antiguos. 
(Basso, E. y sherzer, J. 2000.pag.239) 
 
Caza y pesca 
 
Caza 
 
Es la actividad prevaleciente en muchos pueblos de las zonas 
tropicales. Se realiza tradicionalmente con arco y flecha, 
cerbatanas y trampas, actualmente se agregan armas de fuego. 
Prácticamente el aporte mayor de carnes, a la dieta indígena deriva 
de este tipo de actividad. Es importante señalar que cada 
cultura selecciona a su manera los animales que se pueden 
o no cazar. Algunos animales son considerados sagrados y 
no se cazan, otros no son considerados comestibles. Lo que 
es comestible para una cultura, puede no serlo para otra. Por 
ejemplo: los venados no son comidos por muchos pueblos y lo 
mismo pasa con algunas clases de aves.(Rizo,2003. pag 100). 
 
También la cantidad de animales que se cazan es determinada 
por un grupo cultural. Aparte de lo que se captura para comer 
en fiesta comunitaria. La cantidad de animales cazados 
cotidianamente es limitada para no destruir la fauna local. En 
muchos casos, la introducción de las armas de fuego provoca 
desequilibrio ecológico cuando detrás de está el comercio de 
pieles o de animales exóticos. (Ibid). 
 
Pesca.  
 
Todos los pueblos indígenas pescan y cada uno hace a su 
manera y decide el tipo de pescado que se puede o no comer. 
Hay varios métodos de pesca: con arco y flecha, con anzuelos, 
con venenos naturales, con trampas o redes, etc. El método 
seleccionado en base al tipo de pescado y las características del 
río o lagunas. Algunos pueblos organizan también grandes 
pescas comunitarias en ocasión de fiestas. En la comunidad de 



36 
 

río Coco existe la costumbre de las mujeres miskitas de pescar 
colectivamente en el verano.(lbid. P. 101) 
 
Medicina tradicional. 
 
Los conocimientos botánicos ancestrales generalmente 
permanecen en la memoria de los ancianos y de las personas 
practicantes como: parteras, curanderos, chamanes, etc. Y las 
plantas útiles, en algunas comunidades definen siglo o 
calendario tradicionales. (Caballero,2001. pag.194) 
 
El bosque suministra a muchas comunidades casi todos los 
elementos de subsistencia. Esta circunstancia tiene gran 
significación para supervivencia de la cultura. Se agruparon 
5 clases de usos: comercial, comida, leña, construcción, 
artesanía y medicina. (Ibid. Pag.94,95) 
 
Los inganos, indígenas del valle de Subondoly, son grandes 
conocedores de la botánica; sus chamanes o caciques aplican 
hojas, raíces, tallos, certezas y semillas en los procesos 
diagníficos curación. Los curanderos tienen la ingestión de 
yoga, como fundamento de toda la práctica curativa; pues esta 
planta les permite poner en contacto con todas las fuerzas 
sobrenaturales y les coloca en un estado de conciencia capaz de 
influir y de modificar la mente de los pacientes. (Ibid). 
 
Tumaco utiliza aproximadamente 65 especies diferentes de 
plantas para el tratamiento de Paludismo y que son las mujeres 
negras quienes aportan el mayor conocimiento medicinal de la 
flora; lo cual sucede también en el delta del río Patia contra la 
malaria, en Tumaco preparan medicamentos con plantas, 
principalmente de las familias Liliceae, unbeleferae, leguminoseae, 
etc. Es muy significativo para el uso medicinal de la flora en todas 
las comunidades cuya subsistencia depende del bosque. (Ibid. 
pag.196,197) 
 



37 
 

El Jaibana se destaca la curación de la enfermedad mediante 
la práctica tradicional que se realiza a través del uso de las 
plantas o mediante rituales y poderes simbólicos que impulsan 
del cuerpo y de la mente las causas patológicas.(lbid) 
 

El Jaibana generalmente realiza el diagnóstico a través de la 
ingestión del pildo y lo coloca en el mundo sobre natura espíritu 
de benefactores con el fin de conocer métodos curativos de 
adivinación más apropiado. También el uso y el dominio de las 
plantas mágicas y venenosas, pertenecen a las actividades del 
Jaibana quien controla las relaciones de la comunidad con la 
naturaleza, pues ejerce gran influencia en la cacería, en la 
pesca, en general uso de los recursos naturales 
comunitarios.(Caballero, R. Op.cit. Pag.31) 
 

El Jaibana invoca al mundo sobrenatural solicitando ayuda 
para sus curaciones, mediante "El canto del Jai" que es una 
ceremonia de invocación de espíritus, en la cual se prepara una 
mesa con diferentes productos tales como: ramas de plantas, en 
flor, licor, maíz, tabaco, etc. Este ritual se realiza durante toda la 
noche hasta establecer contacto con los espíritus que 
recomiendan la forma de proceder en cada casa, mediante el 
uso o no de las plantas de acuerdo a la sintomatología 
interpretación de los signos. (Ibid.) 

 

Para entender mejor la relación entre pensamientos, mitos y 
prácticas, analicemos un ámbito específico de la cultura. La 
medicina. La salud es lo contrario de la enfermedad. Cada 
pueblo intenta resolver a su manera el problema de la 
enfermedad, según la manera de organizar su mundo y las 
relaciones entre los elementos de la realidad cultural y espiritual. 
Cada cultura tiene un conjunto de ideas sobre la curación de las 
enfermedades. Si se trata de una enfermedad más grave, se 
busca algún especialista que sabe curar. En las comunidades 
indígenas y negras del Caribe se le llaman de diferentes 
maneras: Profeta, sukias, ukuli, curandero, man, etc. Se trata de 
verdaderos médicos indígenas que conocen las enfermedades y 



38 
 

sus causas y saben como sanar. (Rizo, 2003. Lop. cit 
pag.140,141). 

 

El esquema puede explicar mejor 
 

Organización social. 
 

Pleno ejercicio de los derechos ciudadanos y su reivindicación 
debe verse como una parte de un proceso de 
empoderamiento para el proceso de fortalecimiento de la 
capacidad de autogestión de un grupo social o una comunidad 
dentro de un contexto de relaciones sociales y ante el estado 
y otras instituciones. (Rizo, M. Op.cit. pag.81). 
 
Los pueblos indígenas y las comunidades étnicas están en un 
proceso de reivindicación de sus derechos culturales, 
políticos y territoriales. Para comprender esta idea, debemos 
partir de reconocer el hecho que estos pueblos durante siglos 
han sido excluidos de los procesos de participación política y 
administrativa. La organización tradicional de los pueblos indígenas 
y comunidades étnicas es el fundamento para el proceso de 
empoderamiento, esto como una estrategia política para mejorar 
el ingreso, la calidad de vida de los habitantes de la Costa. 
 
La organización social y la cultura de cada pueblo juegan un 
papel muy importante en lograr estos cambios sociales. Los 
pueblos indígenas de la Costa Caribe han mantenido sus formas 
de organización social desde tiempos muy antiguos, por eso se 
dice que son pueblos originarios. .(Ibid) 
 

 
Salud            Enfermedad 

Curación 



39 
 

Después del año 1993, Zelaya depuso al gobierno de la 
Reserva de la Mosquitia y anexó al territorio al Estado Nacional. 
El gobierno nacional también impuso una nueva forma de 
organización territorial. (Ibid. pag.84.) 
 
La forma tradicional de la organización política del Estado no se 
reconocía en forma de los pueblos indígenas y a las 
comunidades étnicas. Lo podemos constatar revisando el 
articulado de todas las Constituciones Políticas que ha tenido 
Nicaragua, esto significaba un mecanismo ejercido por las 
autoridades nacionales en contra de los pueblos indígenas y 
comunidades étnicas, una forma de desempoderamiento del 
mundo indígena en beneficio del nuevo orden que imponían 
las compañías extranjeras que terminaban controlando desde el 
estado los recursos naturales, bosques, tierra y agua. (Ibid. 
pag.85) 
 
Comunidades de las Regiones Autónomas existe lo que se 
conoce como autoridad tradicional. Estas son reconocidas en la 
Constitución y en el Estatuto de Autonomía. Pero su 
funcionamiento y su misma existencia enfrentan muchos 
problemas. Estas autoridades tradicionales tienen el respaldo de 
su propia comunidad, no obstante funcionan sobre la base de la 
costumbre y se sustentan del propio esfuerzo de la 
comunidad, ya que no participan directamente del 
presupuesto nacional.(lbid. pag.87) 
 
Esto plantea varias preguntas: 

 ¿Si son autoridades tradicionales que relaciones tienen 
con el Estado y con todas las demás autoridades 
públicas? 

 ¿Por qué razón estas autoridades no tienen un 
presupuesto nacional para su actuación? 

 Entre las autoridades tradicionales de los pueblos indígenas 
tenemos los siguientes: Síndicos, wihta y ancianos. 

  



40 
 

La comunicación.                                         Receptor 
 
 
    Emisor                                                           Mensaje  
 
  La cultura es la comunicación entre las personas, las 
comunidades y las naciones, las sociedades humanas. La 
comunicación entre las personas alcanza un nivel complejo 
que el de los animales. Además la comunicación humana 
permite relacionar contenidos simbólicamente expresados 
y compartidos e intercambiarlos con otro. (Rizo, M. Op.cit. 
pag.113) 
 
Cuando se habla de comunicación se piensa inmediatamente en 
el idioma; sin duda es el instrumento más importante de la 
comunicación, pero tal vez la misma lengua. El principal de ellos 
parece estar constituido, por los gestos, las expresiones de la cara, 
los movimientos del cuerpo, de las manos, etc. Estos medios 
constituyen los diversos niveles de la comunicación y al mismo 
tiempo se integran entre sí  para conformar un sistema 
homogéneo de comunicación.(lbid) 
 
Examinemos la situación típica de la comunicación a través de la 
lengua, una persona habla y otra escucha. Llamamos emisor 
al primero y receptor al segundo. Cuando el emisor acaba su 
transmisión, el receptor responde transformándose a su vez en 
emisor. (ibid.. pag.114) 
 
A través del proceso de aprendizaje, cada cultura proporciona a 
las personas una serie de códigos que le permiten comunicarse 
con los otros. El principal código de comunicación es 
representado por la lengua. También para identificar una 
persona, por esa razón no es solamente la lengua la que permite 
una identificación, también la manera de moverse, de caminar 
y sentarse puede servir de indicador. Es posible saber si un 
miskito que está hablando es de Honduras o Nicaragua, no 



41 
 

solamente por el uso diferente de la lengua, sino también por su 
actitud. La base de cualquier tipo de comunicación directa entre 
las personas es el cuerpo humano.(lbid. pag.116) 
 
Senghas en su estudio encuentra que el lenguaje por señas 
que usan los sordos de Managua había evolucionado hacia un 
sistema nuevo que no se basaba exclusivamente en el 
sistema internacional de signo, sino que agregaba 
importancia a los recursos innovados localmente avanzando 
a conformar una identidad única entre ellos (Ibid. .pag.117). 
 
Además de utilizar le cuerpo para comunicarse, los grupos 
culturales usan también otros elementos artificiales. Muchos 
pueblos por ejemplo, dejan "marcas o mojones" para indicar 
su territorio conforme los antiguos títulos reales. Las marcas 
pueden ser señales en los árboles, objetos, calculas o 
montículos de piedras, construcciones de palos, etc. En todos 
estos casos, la señal comunica un significado a quien sabe el 
código, particularmente, los integrantes de una misma 
comunidad o pueblo que conocen el código y por esto 
consiguen decodificar las señales. Una piedra al lado de otra 
puede no significar nada para muchos, pero para un grupo 
específico puede indicar que aquel lugar es peligroso. (Ibid. 
p.120) 
 
En muchas sociedades indígenas el modo de vestir comunica 
significados, por ejemplo: en Bolivia es posible reconocer el lugar 
de origen y el estado civil de las mujeres por el tipo de sombrero 
que utilizan. En Guatemala, generalmente el color de güipil o traje 
indígena, proporciona una serie de indicaciones: entre las mujeres 
del grupo mam, por ejemplo, si el güipil es de color blanco o rojo 
vivo, indica que la mujer es soltera; un color rojo oscuro, en cambio 
indica que la mujer es casada. Siendo que cada lengua expresa 
las características de cada cultura, hacer traducciones es un 
proceso muy difícil y a veces imposible. (I bid. pag.120,121) 
 



42 
 

IV. METODOLOGIA 
 

Ubicación: La comunidad de Sikilta está ubicada a unos 22 
kilómetros del municipio de Siuna. Limites: Noreste —Comunidad 
San Pablo Ahsa, al Sur-con la comunidad de Waspuka, al Este- 
Con el territorio Amak, al Oeste —con la comunidad Uly. Sikilta se 
encuentra dentro de la reserva de Biosfera BOSAWAS. 

 
El estudio: Es un estudio de tipo cualitativo — descriptivo, con un 
enfoque etnográfico. 
 
Población: La población de estudio fueron: el consejo escolar, 
los docentes y los estudiantes 
 
Lugares seleccionados: La investigación se efectuaron en el 
local de la escuela "Agustín Mercado Charly" de la 
comunidad de Sikilta en el municipio de Siuna. 
 
El grupo seleccionado: fueron los estudiantes, docentes, consejo 
escolar y padres de familia. 
 
La unidad de análisis:. fueron los estudiantes de educación 
primaria, escuela de la comunidad. 
 

Criterios de selección de inclusión y exclusión: 
 

Inclusión: 
> Los docentes de la comunidad 
> Los estudiantes de educación primaria de la comunidad 
> Padres de familia 
> Padres de familia que conforman el consejo escolar de la 
comunidad. 
 

Exclusión 
> Comunitarios que desconocen la cultura. 
> Personas externas de la comunidad 
> Estudiantes de secundaria 



43 
 

Fuente de obtención de la información: estudiantes de educación 
primaria, padres de familia, docentes y consejo escolar. 
 
Técnicas e instrumentos: Las técnicas utilizadas para la 
recolección de datos en esta investigación son entrevistas y 
grupo focal. 
 
Trabajo de campo: El trabajo se realizaron a través de la 
técnica de entrevistas, grupo focal para la recolección de la 
información. 
 
Procesamiento de información: Una vez concluido la 
recopilación de la información, se procedió a ordenar la 
información por objetivos planteados en la investigación. Se 
utilizó el método de los palotes para clasificar la información, 
después el uso de programas Word y Excel. 
 
Análisis de la Información: Una vez ordenado la información, se 
contrastan los resultados con el marco teórico para su respectivo 
análisis. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



44 
 

13. MATRIZ DE DESCRIPTORES 

Objetivos Descriptores Preguntas 
orientadoras 

Técnicas  Fuentes 

 
Identificar los 
Factores que influyen 
en los docentes con 
relación a la práctica 
educativa a la 
construcción de su 
identidad étnica. 

 
Factores que  
influyen en los 
docentes practica 
educativa 

Que practica 
educativa aplica en el 
aula de clase. 
Que practicas realiza 
para la transmisión   

 de la cultura 
tradicional 

Docentes  Entrevista y 
observación 
directa 

  Como  aplica  el 
contenido de los  
textos en relación a la  
cultura 
tradicional? 
 
 

 
 
 
 

 

   



45 
 

Describir la Metodología ¿Qué Docentes  Entrevista 
metodología utilizada en la metodología Padres de  Observación 
utilizada en educación utiliza usted en familia.   
la enseñanza de la  
educación primaria. 

primaria el aula de clase? 
¿Qué estrategia 
utiliza para motivar 
a los estudiantes/as? 

Consejo 
escolar. 

  

  ¿Qué materiales 
didácticos utiliza para 
impartir clase? 

   

  ¿Qué materiales se 
apoyan para 
elaborar su plan de 
clase? 

   

       
 
 
 



46 
 

V. RESULTADOS Y ANÁLISIS. 

5.1 Factores que influyen en los docentes con relación a la 
práctica educativa a la construcción de su identidad étnica. 

Lingüística: La mayoría de los educadores entrevistados, 
expresan que la enseñanza se aplica por medio de la lengua 
materna para que haya mayor comprensión de los contenidos a 
desarrollarse durante la clase, ya que tradicionalmente los 
pobladores se comunican en su lengua mayangna, por lo tanto los 
estudiantes practican en su mayoría. Así también la ley de Autonomía 
respalda el uso de la lengua, así como la ley de lengua. Según 
la teoría Freland (2005), el lenguaje humano constituye una 
parte integral de los conocimientos ya existente. Mediante la 
lengua los seres humanos llegar a tener acceso a todo un conjunto 
de conocimientos y a intercambiarlo con otros. Es esencialmente a 
través de lenguaje que la cultura se transmite de una generación 
a otra. Por ejemplo la sociedad indígenas andinas tienen en sus 
lenguas una diversidad de palabras diferentes para la papa, según su 
forma, su color, su sabor y textura, como la manera de preparar. 
Diversidad que no encuentran en el español. Cuando los niños 
aprenden por medio de la lengua, no solo maneja una lengua si 
no que a través de ella aprende vivir en sociedad y compartir 
significados comunes con los demás miembro de su cultura. Por 
lo tanto el lenguaje es el medio; a través del cual descubrimos los 
conocimientos, creencia, hablamos de nuestra historia, narramos 
nuestro cuentos y leyenda. Todas y cada una, de estas formas 
de hacer culturas pasan por el lenguaje. 

Enseñanza bilingüe: Los docentes explicanque desarrollan 

en dos momentos del uso de la lengua: el español y mayangna. 
Estas prácticas culturales se desarrollan en los centro de escuela 
bilingüe. Según Freeland (2005), El programa de educación 
bilingüe y monolingüe; siguen diferentes cursos que se orientan 
hacer mantenimiento de las lenguas indígenas y que en su 
currículum considera una asignatura especialmente dedicada a 
la enseñanza. Cuando adquieren su lengua materna, los niñas/os 
desarrollan habilidades lingüísticas a medidas que aprenden a 



47 
 

vivir y significado. En cambio, cuando se instruyen en la 
segunda lengua en la escuela; es un proceso educativo formal 
implica un currículo diseñado, una metodología adecuada la 
situación enseñanza aprendizaje de una segunda lengua y una 
maestra capacitada en este tipo de enseñanza. En resumen los 
maestros imparten clase de acuerdo a las asignaturas 
programadas en la educación bilingüe con el fin de mantener 
la cultura indígenas y las relaciones sociolingüísticas en 
proceso de enseñanza aprendizaje para las futuras generación 
y los estudiantes tienen que estar claro de su identidad para la 
transmisión de cultura a los demás niños. 

Uso de la lengua: El consejo escolar y la mayoría de los padres 
de familia coinciden en que es necesario la enseñanza de la 
lengua por medio de la Educación, ya que disminuye las primeras 
generaciones en la comunidad, es decir las personas que conocen 
la historia de los antepasados. Se relaciona con lo que Pardo y 
Ramírez, (1986), el apoyo de los Científicos sociales el uso de la 
lengua, para la comprensión del desarrollo del niño indígena, 
para conocer la historia y para realizar investigación social, entre 
otros, fue definitivo para la afirmación cultural y étnica, 
especialmente en los maestros indígenas de la primera 
generación, aunque en el momento actual, sigue siendo 
pedagógicamente importante para los docentes tanto indígenas 
como no indígenas de las nuevas generaciones. En otras palabras 
uno de los factores importante que los anciano de la comunidad 
son sabedores de la cultura mayangna por lo tanto es necesario 
implementar practicas ancestrales desde la escuela, por medio de 
la lengua con el fin de lograr ventajas en términos desconocidos 
y significados para la comprensión del desarrollo del 
conocimiento del niño. 

La mayoría de los maestros consideran que tienen mayor 
entendimiento en la enseñanza aprendizaje con el uso de la 
lengua materna, por lo que los estudiantes asimilan excelente los 
contenidos impartidos en la lengua materna. A la vez los docentes 
por el dominio de la lengua hacen mayor explicación en el 
desarrollo de clase. Lo anterior se ve establecido con lo que 



48 
 

Pardo y Ramírez (1986), explica que es muy importante que los 
maestros tengan los conocimientos que sean percibidos por los 
niños y los padres como necesarios y útiles para el desarrollo de su 
bienestar. En la medida en que los maestros poseen una mejor 
calidad de preparación y mayor riqueza de experiencias, pueden 
aclarar las concepciones que les permiten transformar y mejorar sus 
prácticas. Es importante la aplicación de prácticas culturales 
dentro de la escuela por medio de la enseñanza en la lengua, de 
esta manera el docente enriquece experiencias y transmite los 
conocimientos. 

Docentes no calificado: Los docentes en su minoría plantean que 
ignoran la importancia de realizar la practica tradicional dentro de la 
escuela por lo cual solamente desarrollan los contenidos del 
programa. Se relaciona con Arteaga (2003), el currículo no se 
adapta a las condiciones locales a menudo las escuelas rurales 
se encuentran en pobres condiciones inadecuadamente 
equipadas y dotados de un personal insuficientemente preparado y 
profesores mal pagados los programas destinados a adolescentes y 
adultos de las áreas rurales frecuentemente no están bien 
organizado ni adaptados a las necesidades de aprendizaje 
locales y dependen del personal con poca preparación 
académica. Las condiciones de las áreas rurales se encuentran 
frecuentemente muy debajo de los estándares fijados en las 
políticas de gobierno. Es decir el gobierno a través del 
programa EIB, responda las necesidades de la población en 
contexto de la educación intercultural bilingüe, con materiales 
didácticos, asistencia técnica, recursos humanos calificados, para 
brindar atención especializado y adecuado para los 
estudiantes Mayangnas. 

Falta de enseñanza en la segunda lengua: los padres de familia 
planean que es primordial la enseñanza en la segunda la lengua 
(L2), por que los estudiantes demuestran dificultades en la expresión, 
comprensión de los temas desarrollados y de igual manera en los 
niveles superiores en la educación segundaria y UNIVERSIDAD 
por lo que se necesita la comunicación en los diversos grupos 
étnicos y las actividades sociales. Según la Freeland (2005). La 



49 
 

segunda lengua es una lengua que forma parte del ambiente 
lingüístico de un país o región, y que es necesaria para 
comunicarse con una parte o con la mayoría de su población. En 
Nicaragua pues, el español, por ser la lengua nacional oficial del 
estado, es una segunda lengua para los niñas/os indígenas o afro-
caribeños. Es decir es importante adquirir las diversas lenguas 
para intercambiar conocimientos con otros grupos sociales ya 
nuestra región es pluricultural y rnultilingües reconocido por la 
constitución política de Nicaragua, respaldada por la ley de 
autonomía. 

La primera lengua es el mejor instrumento de enseñanza: La 
mayoría de los docentes coinciden que es importante el 
desarrollo de la clase con la lengua materna, en la aplicación de 
estas estrategias demuestran confianza, motivación, asimilación y 
participación activa, de esta forma logran captar mejor temas 
abordadas durante la clase, así mismo el maestro obtiene el 
objetivo de meta propuesta, al finalizar la clase. Se contrasta con lo 
que Ariel (2001), los educadores coinciden en que la primera lengua 
del niño suele ser el mejor instrumento de aprendizaje, 
especialmente en la primera etapa y que la lectura y la escritura en 
la primera lengua deben proceder a la alfabetización. 

También Larson et. Al. (1981), Presenta una clara descripción de los 
efectos negativos, español de los niños hablantes de Amuesa que 
viven en la selva del Perú: los niños comienzan sus estudios sin 
saber nada, casi nada de español y a veces pasan años antes de 
que puedan acabar el primer curso, porque primero tienen que 
intentar entender lo que les dice el profesor. La situación generada 
por el problema comunicativo parecía tan grave que en una de estas 
escuelas los niños se encargaban de cuidar el jardín del profesor 
casi todo el día, mientras que los niños hispano — hablantes 
recibían clases. Podemos inferir que los estudiantes indígenas 
deben conocer la importancia de las prácticas tradicionales para 
seguir conservando, desde la escuela a la vez los formadores tienen 
que estar capacitados para facilitar estos conocimientos a la nueva 
generación por su multiplicación. De lo contrario sería difícil preservar 
la cultura indígena. 



50 
 

Transmisión con objetos concretos en la lengua materna: los 
docentes exponen que la cultura tradicional se transmite a través 
de la enseñanza aprendizaje empleando técnicas 
demostrativas con objetos concretos, comparaciones con el 
contenido y por ejemplo: La comida típica de la comunidad, 
ejercicios prácticos, planta medicinales, animales silvestre, formas 
de cultivar la tierra, encuentro de asanglawana , danza típicas, los 
señales , y medios de comunicación. Así también la cultura se 
enseña a través de la historia orales, narraciones anécdotas, y 
cuentos. Según Rizo, (2003) afirma En las sociedades indígenas o 
étnicas, en las cuales el saber es transmitido de manera oral, la 
participación individual en la producción cultural es distinta. En 
efectos, las personas son quienes producen nuevos inventos 
técnicos, medicinas, cantos, historias, etc, pero para ser cultura 
deben ser aprobados y aceptados por la comunidad. Por ejemplo: si 
un grupo musical, río coco arriba, compone una nueva canción, esta 
puede ser escuchada por otras personas y transmitida de boca en 
boca hasta que se populariza e incluso trasciende las fronteras 
culturales de la comunidad donde originalmente se produjo, se llega a 
conocer en todo el Wangki y sea interpretada por los músicos 
creoles, mestizos. En este caso la producción individual del 
grupo se vuelve un patrimonio cultural. Es decir la transmisión 
cultural lo hace un individuo por la necesidad de mantener los 
diversos grupos étnicos, por lo tanto los estudiantes deben de seguir 
practicando y conservando sus culturas nativas por medio de la 
educación y los padres de familias. 

Excursiones: La minoría de los profesores explican que realizan 
excursiones a los sitios históricos más importantes de la comunidad, 
para ser observaciones y tener una noción de la cosmovisión 
indígena en donde realizaban prácticas tradicionales, con 
actividades festivales (rituales) esta gira se desarrolla para que 
conozcan los estudiantes. Según Basso, E. y sherzer, J. (2000) 
coincide que la historia, los sitios geográficos se convierten en 
sitios simbólicos, desde los tiempos antiguos del mito, la casa 
construida en los márgenes del río, en un área despejada de la 
selva, ha sido el centro de la cultura emberé. En relación con ese 
centro, la lejana selva se convertía en el dominio de los otros, los 



51 
 

animales (tanto reales como espirituales) y otros indígenas (tanto 
reales como espirituales). La selva de aguas arriba del río, 
significa trasladarse hacia adentro y hacia afuera de la cultura; 
entre la cultura y la naturaleza en los tiempos antiguos. En 
conclusión los maestros y padres de familias son actores principales, 
para la transmisión de las costumbres tradicionales en la formación 
de los niños desde la escuela para lograr incorporar en lo 
cognoscitivo la importancia de la cultura y preservarla. 

Prácticas educativas: algunos maestros explicaron que la aplicación 
de estas prácticas es la estrategia de observación; es lo principal 
para relacionar la cultura tradicional por ejemplo, la comida típica 
que prepara en casa, los niños o estudiantes observan cómo se 
prepara Di Kuruhna, esta receta enseña la madre, luego pone en 
práctica de lo observado esto lo hace en su casa de esta manera 
se transmite la cultura. Después los docentes realizan el 
reforzamiento de las costumbres tradicionales de acuerdo a los 
contenidos impartidos, así mismo facilita multiplicar estos 
conocimientos a la futura generación. Según Carrillo (2001), 
afirma que los hijos son los principales receptores de su saber y la 
esperanza para dar continuidad a la preparación de determinado 
alimento, principalmente los hijos son el terreno idóneo para 
establecer una comunicación prolongada, cotidiana y detallada 
sobre todo la elaboración es importante estar al tanto en todo el 
procedimiento que realizan los padres. La transmisión es verbal y 
pertenece al tipo de traducción oral. Es fundamental que esta 
enseñanza sea oral y directa porque fortalece la relación entre las 
personas implicadas y solo allí hay un real entendimiento del proceso 
culinario, por lo tanto, las recetas escritas "no sirven de nada", si no 
se observa al mismo tiempo que se hace y si se hace al mismo tiempo 
que se observa. En síntesis todos los educadores deben realizar 
prácticas educativas para efectuar una comunicación constante 
entre alumnos-maestros haciendo usos de materiales concretos, 
para llevar a cabo la habilidad cultural dentro de aula de clase, pero 
todos se dejan a los padres de familias la transmisión, esto 
disminuye la cesión de los conocimientos nativos. 



52 
 

valores sociales: los docentes plantearon que las prácticas 
educativas desarrolladas dentro del aula de clase en 
relación a las costumbres tradicionales son los siguientes; 
compañerismo, respeto, solidaridad, sinceridad, amistad, 
disciplina, humildad, y amor. Estos valores tienen sus propias 
características de hacer la práctica que se enseña a los estudiantes 
es decir saber convivir con las demás personas, con la finalidad 
de educar y formar mejores profesionales a través de la educación. 
Se contrasta con lo que Rizo, afirma (2003). Cada cultura 
determina lo que está y no está permitido hacer, de hecho solo de 
esta manera la vida social puede desarrollarse y no acabar en un 
gran desorden. Si las culturas no determinaran el comportamiento 
general de todas las personas, cada una actuaría a su manera y 
por lo tanto, sería imposible comunicarse y convivir así, por 
ejemplo: las personas saben cómo tratar a un niño o una niña, como 
hacerlo con un enfermo, conocemos el respecto que se debe brindar 
a las personas más ancianas. Esto significa que los estudiantes 
deben de conocer la regla de la cultura mayangna para seguir 
realizando las prácticas tradicionales dentro y fuera de la 
escuela, de lo contrario la cultura se verá cuestionada con el tiempo 
para los niños y la futura generación desconocerán totalmente 
quienes eran sus ancestros. 

Al respecto, el profesor Basilio explica que: 

"Los antepasados practicaban los costumbres tradicionales; 
compartir alimentos, trabajos colectivos, y trueque esta 
práctica era tradicional de dar lo que uno consume por 
ejemplo; se casan un venado esta carne es distribuido 
por toda la comunidad es decir se practicaban la 
solidaridad era una costumbre tradicional de esta forma 
intercambiaban producto para satisfacer las necesidades 
básicas. También en esa época para los indígenas no existió 
el comercio de los productos producido por ellos, pero en la 
actualidad esta costumbres sea disminuido alto 
porcentaje de la practica estimando unos 90% y un 10 
por ciento practican entre familias." (Entrevista profesor 
Basilio Barcio, Abril del 2008) 



53 
 

Lo que coincide con Bourdieu (1994) en este contexto, las prácticas 
educativas tienden a ritualizarse, las prácticas de su institución las 
acciones y lo que está implicado en ellas saberes, practicas, 
creencias y valores. Se producen ordenamientos y se convierte 
en prácticas consolidado por mecanismo hábitos y la 
institucionalización. Es decir la cultura mayangna se debe 
transmitir por medio de los educadores ya que son conocedores de 
la realidad de los niños indígenas en la escuela, por lo tanto 
juega un papel importante para la enseñanza aprendizaje desde 
la formación del alumno. 

Penetración cultural: los docentes consideran que los valores 
culturales son importantes para seguir enseñando desde el hogar y 
en la escuela, para que los niños puedan conocer la importancia 
de la cultura tradicional de la comunidad, y de lo contrario la 
costumbre se verá cuestionado y a la ves transformado a otra 
cultura, por lo tanto la generación actual va adaptándose a cultura 
ajena y excluyendo sus culturas ancestrales con el tiempo las futuras 
generaciones no practicaran y desconocerán sus raíces 
ancestrales. Según Cortes Y Ramírez afirman que la 
penetración de otras culturas como consecuencia de la 
apertura social tanto desde el comercio como desde el turismo y 
los medios de comunicación (T.V., Internet), radio, produjo 
contrataciones entre grupos étnicos que conducen a asumir y a 
defender sus identidades. En Toribío, a pesar de ser más 
homogéneamente indígena, la cercanía con Santander de 
Quilichao y la presencia de mestizos y afrocolombianos hace 
notable la diversidad. En Silvia, señalábamos que en Quizgó, 
donde hay mayor diversidad (guambianos paeces y mestizos), se 
observa pérdida de algunos rasgos culturales. Este factor afecta 
tanto el compromiso político como el cultural. En síntesis por 
no educar a los estudiantes de la primera generación cambian su 
propia cultura y se adaptan a otra cultura pero es responsabilidad 
del Ministerio de Educación, ONGs, Y padres de familias, 
promover la cultura indígena mayangna de la región así mismo 
respalda la ley de Autonomía por medio de la Constitución Política 
de Nicaragua. 



54 
 

Habilidades del docente: Algunos docentes consideran que tiene 
que ver la capacidad del profesor para implementar prácticas 
culturales dentro del aula de clase. Por lo tanto no es bueno que los 
estudiantes solamente observen lo que enseña el docente sino estar 
en constante movimiento con dinámica siempre relacionando con el 
contenido desarrollado. Según Bourdieu, (1997), ubica la dinámica 
de la escuela y hace el esfuerzo mirarlos como espacio social 
culturalmente heterogéneos. 

En otras palabras se encuentran que estos espacios son construido 
de  tal modo que los agentes o los grupos allí presentes (profesores, 
alumnos y padres de familia) son distribuido en dichos espacio en 
función de su posición según dos principios de diferenciación: el 
capital económica, y el capital cultural. En conclusión los 
educadores deben ser creativos, innovadores, y emprendedores 
para realizar prácticas educativas a la ves estar en constante 
relaciones con los sabedores de la cultura, también el instructor tiene 
que estar capacitado para recuperar las acciones tradicionales en la 
escuela. 

Utilización de materiales Educativo: Los educadores explican 
que utilizan materiales didácticos que son los siguientes: 
programa, textos Laminas, Cartulina, materiales culturales por 
ejemplo; bote, balsa, paisajes, semillas, plantas medicinales, 
piedra, pizarra, tiza, borrador, cuadernos, lapiceros, esto se ocupa 
de acuerdo a la asignatura que piden. Se enseña de manera 
demostrativa para que el estudiante adquiera la mayor 
enseñanza. Posteriormente ponerla en práctica dentro del aula de 
clase las costumbres tradicionales. Se relaciona con lo que 
CORTES, y RAMíREZ,(1986). Los materiales, son recursos con 
los que cuentan los maestros; es un factor determinante en su 
compromiso pedagógico. En Toribio existen cartillas elaboradas 
por el Comité Coordinador de la Educación en la zona, asesorados 
por intelectuales externos, de manera que tales cartillas pueden estar 
en parte homogenizando y en parte también reforzando la adquisición 
de las formas de pensamiento de la sociedad nacional en detrimento 
de las culturas particulares. Es decir es importante contar con 
instrumentos básicos de apoyo para la enseñanza de la cultura 



55 
 

mayangna, ya que tiene su propia identidad si el docente no 
dispone los recursos necesario seria difícil promover la cultura 
dentro de la escuela. 

Factor pedagógico: En minoría los profesores explican que hacen 
relaciones de contenidos es decir contextualizar de acuerdo 
a la realidad como costumbres tradicionales de la nación 
mayangna por ejemplo; no existe tipos de señales; semáforos, 
rótulos de tránsitos etc. por lo tanto se auxilia a explicar los señales 
que hay en la comunidad, municipio, y ciudad para mayor 
comprensión de los contenidos desarrollados. Y las zonas del 
pacifico que ilustra en el texto son lugares ajenos a la realidad del 
estudiante, entonces se aprovecha introducir los sitios históricos de 
la comunidad tales como: Ki —ulna, asang rarah, Kipih, Sahlaih, y 
zona de conservación flora y fauna. Se contrasta con lo que 
CORTES, y RAMÍREZ (1986) expresan que los conocimientos 
adquiridos determinan en gran parte los compromisos tanto 
políticos como culturales y pedagógicos de los maestros. El 
conocimiento de la lengua, tanto indígena como del español; de la 
cultura en su pensamiento, en sus creencias, en lo sagrado y en 
lo práctico, define un compromiso pedagógico para introducir y 
manejar contenidos curriculares necesarios y acordes con los 
propósi tos de una educación coherente con los 
principios de la Multiculturalidacl. 

Podemos inferir que los educadores tienen un reto en la 
enseñanza tomando en cuenta la realidad en que vive los niñas/os 
indígena a la ves involucrando en las actividades culturales para 
lograr el objetivo de la educación intercultural bilingüe. Luego en la 
medida en que los maestros poseen una mejor calidad de preparación 
y mayor riqueza de experiencias, pueden aclarar las ideas que les 
permiten transformar y mejorar sus prácticas cultura. 

Estos sitios tienen sus significados en cada uno de ellos: Ki-ulna: 
significa escrita en la piedra encontramos huellas de animales y 
humanos y letras, a la ves el salto mencionado utilizaban como 
una vía viajes hacia otro lugar, en donde los hombres importantes 
como sukias y cacique realizaban actividades rituales como 



56 
 

asanglawana, competencia de poderes espirituales. Eslos viajes lo 
llamaban KAL-LALAMNA (viajaban en otro mundo entre otros 
países) en donde realizaban actividades importantes como Asang 
lawana para planificar trabajos en el futuro en los diferentes 
sectores de la costa caribe Nicaragüenses. 

Asang Rarah: Significa dos picos de cerros grandes con tamaños 
diferentes en donde celebraban los eventos importantes 
como la asamblea (Asanglawana). También existían dos 
anacondas grandes hembra y macho entre ellos tenían una 
comunicación; estos animales salvajes han matado varios 
hombres cazadores de la comunidad por esta situación ha disminuido 
la población. Por los tanto los sukias se organizaron para matar ya 
que era un peligro para la vida humana. 

De igual manera el cerro SAHLAIH: Significa cerro oscuro claro, era 
un zona importante de toda la región en donde Vivian sukias 
poderosos, caciques, y ala ves celebraban encuentros de 
planificación y futuras actividades de la nación Mayangna a nivel 
regional. Este sitio era una base principal para la reunión de diferentes 
territorios mencionando algunos; Banbanwas, waspuk, wawawas, y 
ulywas. Esta Zona pertenecía a la población mayangna de 
waniwas ancestralmente que habitaron centenares de años un 
lugar llamado maauhsahni, encabezada por una familia llamado 
Antonio Mercado Charly que vivió al pie del cerro salía por dos 
siglos, hoy conocido por parque SASLAYA 
 
La profesora Berlinda Charly explica que ella realiza prácticas 
educativa primero realiza un análisis de que se trata el tema, luego 
se aplica la técnica de motivación de ejercicios vinculado a la 
cultura tradicional para que el estudiante tenga una idea de 
realizar prácticas dentro de la aula de clase. También asignando 
un trabajo de investigación a los estudiantes en donde los padres de 
familia y ancianos de la comunidad para recolectar información 
relacionado el tema desarrollados sobre la cultura mayangna 
citando ejemplo: la medicina tradicional: se explica de manera 
concreta demostrando la planta medicinal y sus partes, para que 
sirve esta planta contra que enfermedad se aplica y como se 



57 
 

prepara esta medicina natural. Coincide con Rizo,(2003); Del mismo 
modo el tiempo y los espacios de la escuela deberían ajustarse a 
las costumbres locales. Los maestros indígenas deben ser 
promotores de una escuela en donde las culturas indígenas 
encuentran su lugar de reproducción y creación. 
 
Los maestros indígenas tienen el deber de enseñar y ayudar a las 
niñas, niños y jóvenes de su comunidad a mantener su identidad. 
Porque un pueblo sin identidad es como una persona sin 
nombre; no es nadie y pueden aprovecharse de ella. Es 
importante que los maestros sean creativo, dinámico para que los 
niños se sientan motivados por el instructor de esta manera 
facilitara mayor entendimiento de la enseñanza aprendizaje de los 
estudiantes. A la vez valorar los saberes culturales de los alumnos 
con el fin de seguir realizando prácticas educativas a la generación 
actual. 
 

5.2. Metodología utilizada en la enseñanza de la 

educación primaria. 

Método Inductivo: La mayoría de los docentes expresan la practica 
cultural lo enseñan, en el aula de clase aplicando con la metodología 
inductiva; llevando con materiales demostrativos, concretos para 
facilitar los contenidos con ideas claras para que los estudiantes 
puedan adquirir conocimientos por medio de la enseñanza - 
aprendizaje. Coincide con lo que plantea el Ministerio de 
Educación (MECD.2005). La metodología parte de una ciencia que 
estudia los medios que se emplean, forma como se va a enseñar. 
Es decir en el plan general del Ministerio de educación uno de 
los ejes estratégicos está planteado alcanzar de acuerdo el 
objetivo trazado llevando a la práctica educativa. 

Método Constructivista Humanista: los educadores entrevistados, 
en base a sus experiencias expresan que los estudiantes de 
quinto y sexto grado comprenden mejor que los demás sobre 
la cultura tradicional de los antepasados. Lo que se relaciona 
con las normativas del MECD,(2005) que en cada modalidad tiene su 
programa de estudio que al maestros(as), le sirve para enriquecer sus 



58 
 

fichas didácticas integrando ejes transversales, principios y 
valores, hacen uso de diferentes métodos, los mas apropiados 
para la enseñanza, aprendizajes. En otras palabras los docentes 
conocen la realidad de los niños utilizando materiales apropiados, 
relacionando con la cultura para impartir el contenido planificado. 
 
La mayoría de los padres de familias explican que enseñan a sus 
hijos la cultura tradicional en sus hogares, transmitiendo estos 
valores importantes por sus propias iniciativas. Según Rizo (2003) 
comparte con las nuevas prácticas pedagógicas, adaptar la 
escuela a las culturas indígenas es posible, así también la 
metodologías de enseñanza se vuelven más flexible. Se trata de 
valorizar el saber de los alumnos(as) e intercambiar con ellos 
experiencia y estudios. La idea principal es enseñar a los niños la 
cultura indígena desde la infancia en la escuela con el fin de 
descubrir la importancia de su cultura ancestral para seguir las 
prácticas. 

El consejo escolar y padres de familias plantean que los educadores, 
deben aplicar las técnicas y prácticas tradicionales 
relacionando con los contenidos de clase para promover 
desde la educación la cultura mayangna. Esto Contrasta con la 
hipótesis del MECD (2005). El programa de educación intercultural 
Bilingüe de las regiones Autónomas responde a esa demanda 
histórica de los pobladores de la costa caribe. Esto quiere decir 
que las demandas deben tomar en cuenta las autoridades 
regionales de educación que el programa; contextualice la 
realidad de los pueblos indígenas en que plantean difundir las 
culturas tradicionales. 

Método Endogenesico: Los estudiantes en su mayoría expresaron 
que los profesores han enseñado prácticas culturales en su lengua 
materna como la escritura, lectura, análisis, cuentos, historias y 
discusión dentro de la clase. Según Rizo (2003) en su hipótesis 
señala que del mismo modo, tiempo y los espacios de la escuela 
debería ajustarse a las costumbres locales. En otras palabras los 
maestros indígenas deben ser promotores de una escuela en 
donde las culturas indígenas encuentren su lugar de 



59 
 

reproducción y creación. Por lo tanto los educadores deben 
enseñar la lengua minoritaria de lo contrario la escuela se 
convierte para el niño un lugar en el que no existe ni su lengua, 
ni su cultura y su identidad se cuestionada. 

Falta de aplicación de metodologías: De la misma manera, 
opinaron que los maestros explican muy poco la cultura ancestral 
en la escuela, esto sucede por falta de iniciativas y pocas 
experiencias de la cultura indígenas. Lo cual se relaciona con el 
GRUPO GIGEC (2004), el de abordar los problemas que afectan 
a los estudiante en su vida escolar. Sin embargo, la mayoría de 
las políticas educativas del sistema nacional están orientadas 
desde el punto de vista de un grupo con mayor poder decisión tanto 
política, como social y económico. Es decir se necesita crear una 
nueva curricular a través del programa EIB, incluyendo las 
necesidades de los estudiantes tomando en cuenta la diversidad 
cultural a la región. 

Método inductivo y deductivo: Algunos profesores(as) explican 
que la aplicación metodológica de la enseñanza se desarrollan en dos 
momentos: primero el método inductivo que va de lo más 
específico a lo general y segundo el método deductivo de lo 
general a lo específico. Esto se aplica a los niveles bajos. Son 
procesos y estratégicos que el Ministro de educación, cultura y 
deporte (MECD, 2005), fundamento para facilitar el proceso de 
análisis cognoscitivos. Esto consiste una de las fases más 
importantes para  implantar los conocimientos científicos en el 
proceso de desarrollo de los estudiantes, a la vez es necesario 
identificar la cultura de los niños para indicar en el momento de 
abordar el contenido de clase. 

Algunos estudiantes manifiestan que es importante recibir la 
enseñanza -aprendizaje por medio de la cultura tradicional en el 
desarrollo de la clase para entender la existencia de su grupo 
étnico. Se relaciona con lo que afirma Rizo (2003) que la 
educación asuma un nuevo papel dentro de la sociedad 
multicultural, reconociendo las culturas y los derechos de los 
pueblos indígenas. Es decir la existencia cultural se debe de 



60 
 

insertar en el plan de SEAR, para fomentar estos valores 
tradicionales desde la escuela intercultural bilingüe ya que está 
respaldado en el marco legal de la Autonomía de la Costa 
Caribe. 

Por su parte, los padres de familias y en conjunto con el consejo 
escolar plantean que los educadores deben crear iniciativas 
propias para implementar la práctica tradicional haciendo relación 
con objetos concretos de la comunidad para que al final logren 
asimilar los ternas desarrollados para intercambiar las ideas 
importante entre los alumnos. Según el estudio del MECD (2005), 
el desarrollo de experiencias con características propias y reales 
del educando donde se da el intercambio retroalimentación, 
afirmación o cambio de pareceres abriendo opciones a crear, 
innovar o desarrollarse en la vida social. Es decir que los 
padres de familia y profesores juegan un papel importante, son 
los actores principales para incidir las prácticas culturales en la 
formación educativa de los estudiantes. 

Método de Motivación: El docente utiliza las siguientes 
destrezas de aprendizaje con el fin de lograr mayor resultado de 
aprendizaje de los estudiantes primero la motivación con 
diferentes juegos siempre relacionando con las costumbres 
tradicionales. Por ejemplo en las prácticas sea aplicada la dinámica 
de arte en construir un bote. Según el MECD, (2005), cada 
modalidad tiene su programa de estudio que al maestro/a, le sirve 
para enriquecer sus fichas didácticas integrando ejes transversales 
de los principios y valores, hacen uso de diferentes métodos, 
los mas apropiados para la enseñanza-aprendizajes entre ellos, 
métodos analíticos y sintéticos, el método constructivista 
humanista, métodos activos participativo y explorativo, métodos 
tradicional (memorístico) y el método endogenesico. En resumen, 
podemos decir que los docentes aplican diferentes formas de 
enseñanzas mas acertado en relación a la cultura de la comunidad 
mayangna con el propósito de valorar los principios del grupo 
minoritario en la educación. 



61 
 

Método explorativo y participativo: Los educadores expresan 
que la metodología utilizada durante la clase es la motivación, 
explorativa, participativa para el aprendizaje de los alumnos, y 
relacionando con materiales didácticos como textos, laminas y 
otras. El Ministerio de Educación MECD (2005), Coincide la 
misma idea que las guías de aprendizaje son materiales 
didácticos que facilitan el desarrollo de un proceso educativo 
activo, centrado en el estudiante, fomentan la discusión y toma de 
decisiones en grupo. A través de las guías se desarrollan las 
competencias, indicadores de logros, contenidos básicos para el 
dominio de tópicos fundamentales del plan de estudio 
contextualizado a las necesidades y características de las 
comunidades hacia las cuales van dirigidas. Es decir las guías 
permiten introducir adecuaciones a los currículos nacionales 
y crear dinámicas de una metodología activa, tomando en 
cuenta factores, elementos, insumos, estrategias que mejoran los 
resultados de los aprendizajes. 

El profesor Alfredo Avelino T. explico que la cultura indígena se 
enseña de manera informal por lo que los contenidos de los textos 
no reflejan sobre las culturas de los pueblos indígenas de la 
cuales solamente practican dentro de la clase la lengua, y 
escritura. Esto se relaciona con lo que Rizo (2003 ) afirma que en 
las regiones con población indígenas el interno ha sido hacer de las 
lenguas y las culturas originarias el eje generador de los 
conocimiento y las bases sobre las cuales adquieren nuevos 
elementos para enriquecer. Una educación de este tipo necesita 
cambiar muchos esquemas que han venido caracterizando el 
sistema educativo Nacional. Por lo tanto consideramos que es 
importante la implementación de las culturas tradicionales 
insertando en el programa de educación como contenido de 
enseñanza, ya que los niños desconocen el concepto de cultura 
en teórico y la práctica lo viven haciendo en la vida cotidiana sin 
saber el valor de las costumbres ancestrales. 

La mayoría de los formadores(as) elaboran su plan de clase 
utilizando materiales didácticos tales como; libros, cuaderno de 
plan, lapiceros, diccionarios con objetos naturales; por ejemplo un 



62 
 

profesor explica que si le toca planear un tema sobre medio de 
comunicación o señales, entonces lleva el objeto de apoyo llamado 
Wawau (forma de comunicarse); que es un medio de comunicación 
muy antigua de la cultura. Y otros es el sibang (flecha), suksuk otra 
clase parecida a arpón. Estos materiales de apoyo son muy 
apropiados para la enseñanza de la cultura mayangna desde el aula 
de clase. Este se Contrasta con lo plantea el Ministerio de 
Educación (2005). Las guías de aprendizaje constituyen un 
apoyo a la planificación y el desarrollo de las clases por parte del 
señalamiento que atiende y prepara clases para dos o más grados. 
Son además, articuladores por excelencia entre la capacitación en 
servicio, los textos y las prácticas pedagógicas en el aula. En 
conclusión la labor del maestro, quien asume un verdadero rol de 
facilitador, orientador, animador e investigador de clase, esto depende 
la capacidad de compartir el contenido de clase; al finalizar la clase 
lograr el objetivo propuesto de los temas desarrollados. 

Método de Motivación: los maestros por la naturaleza, los 
estudiantes mayangnas realizan las prácticas culturales en el 
hogar y a la vez transmiten oralmente a los demás niños y en la 
escuela, docentes hace reforzamiento de los conocimientos 
ancestrales para seguir multiplicando a las futuras generación. 
Según Rizo (2003) la transmisión cultural como producto de las 
personas que viven en un grupo, es un proceso educativo. Por lo 
tanto, los adultos transmiten a la nueva generación en generación, 
existe también una transmisión horizontalmente adulta, joven y niña 
 
5.3. Aspectos culturales que se enseñan en la educación 

primaria. 

En relación a estrategias y técnicas, los docentes dijeron que 
utilizan las siguientes estrategias de enseñanza relacionada a 
aspectos culturales que no se contempla en el programa por 
ejemplo: el profesor aplica la teoría en la clase de un contenido 
determinado relacionando la cultura tradicional, luego lo traslada a la 
práctica. Tomando en cuenta el tema desarrollado. Según Rizo. 
(2003) plantea a través del SEAR. Este sistema se conceptúa como 
un modelo educativo estratégico enmarcado en el proceso nacional 
de mejoramiento y descentralización educativa. Responde a las 



63 
 

necesidades y anhelos de los pueblos indígenas y a las 
prioridades educativas de la nación, pretende contribuir a mejorar 
el entorno educativo, combinando las prácticas y saberes autóctonos 
con técnicas pedagógicas eficaces y competentes. En síntesis el 
programa de Educación intercultural bilingüe debe incorporar en el 
programa SEAR, específicamente todos los aspectos culturales 
para responder las necesidades de los estudiantes y los 
docentes capacitados a enseñar y transmitir los conocimientos 
nativos de las comunidades indígenas por medio de la educación. 
 
La minoría de los docentes expresan que aplican primero la teoría y 
luego la practica por lo que es inevitable la participación activa de 
los estudiantes y los texto reflejan diversos temas para la discusión 
e intercambio de ideas culturales para la adquisición de nuevos 
conocimientos y a la ves realizando ejercicios prácticos de las 
costumbres tradicionales dentro de la aula de clase. Coincide con 
lo que afirma Rizo (2003); En la teoría de la reproducción cultural, 
un individuo a través de su vida particular refleja los procesos 
de un sistema socio educativos nacional y la reproducción de este 
se diversifica. Por ejemplo un docente, en algunas espacios y 
tiempos, producen en la práctica de aula de una manera distintas 
a los hábitos escolares; es decir que inicia una relación horizontal 
con los educando , sin embargo , dada algunas situación escolar 
vivida por ejemplo los castigo físico. Es decir algunos maestros son 
capacitados para aplicar las técnicas y metodología adecuada de 
orden lógico de la enseñanza aprendizaje de acuerdo al programa 
en relación a la cultura mayangna. 
 
Algunos maestros dicen que aplican las técnicas de formar 
pequeños grupos para realizar dinámicas en concordancia de la 
cultura, en seguida presentar el resultado de trabajos a los demás 
estudiantes para que formen crítica constructiva de cada 
presentación. Esta técnica permite la comunicación entre los 
estudiantes y docentes por que el grupo realiza la exposición oral, 
el resto hacen auditiva, visualizan y al final discusión al plenario con 
el propósito de fomentar la cultura tradicional. Según el estudio 
del MECD, 2005; Las estrategias de trabajo privilegian los 
procesos que los estudiantes deben realizar en interacción con 



64 
 

sus compañeros y compañeras o con pequeños equipos de 
trabajo, al dar instrucciones paso a paso con lo cual dan 
importancia la trabajo, en grupo y al aprendizaje cooperativo. Las guías 
aplican estructuras que fortalecen el trabajo cooperativo, la toma de 
decisiones y la independencia en el trabajo al trabajo solo o sola, en 
pareja, en trío, en equipo, consultado al profesor/a, con la familia y 
la comunidad. En conclusión es importante valorar y evaluar las 
prácticas tradicionales que desarrollan los estudiantes dentro de 
la escuela por medio las técnicas implementada por el docentes. Así 
mismo la relación entre estudiantes- docentes es efectivos para el 
desarrollo de las prácticas. 
 
Con respecto a la Lengua, los formadores implementan técnicas de 
enseñanza aprendizaje a través del uso de la lengua, la escritura, la 
expresión, repertorio verbales y la practicas de alternancia de 
códigos y la planificación lingüística. De esta forma se transmite la 
instrucción de las costumbres tradicionales, por ejemplo: la lengua 
materna se enseña la letra alfabética, sonidos, expresión y escritura. 
Según UNESCO,(1953), Se debe emplear la primera lengua del niño 
como medio esencial de instrucción para garantizar que el proceso 
académico no se ve afectado, mientras que la lengua mayoritaria 
puede aprenderse como asignatura. Los educadores coinciden en 
que la primera lengua del niño suele ser el mejor instrumento de 
aprendizaje, especialmente en la primera etapa y que la lectura y 
la escritura en la primera lengua deben proceder a la 
alfabetización. Larson et. al (1981), presenta una clara 
descripción de los efectos negativos, español de los niños 
hablantes de Amuesa que viven en la selva del Perú: los niños 
Amuesa comienzan sus estudios sin saber nada, casi nada de 
español y a veces pasan años antes de que puedan acabar el primer 
curso, porque primero tienen que intentar entender lo que les dice 
el profesor. Es decir es primordial la enseñanza de la lengua y la 
escritura en la primera lengua de los estudiantes para la asimilación 
de los contenidos de lo contrario sería difícil lograr el objetivo 
propuesto por los docentes en la enseñanza aprendizajes en 
relación a la cultura indígena mayangna. 
 



65 
 

Algunos maestros y estudiantes consideran importantes el uso de 
la lengua y se instruye por medio de la escritura y la difusión de la 
lengua indígena por ejemplo: quienes saben leer mayangna 
comparando con un joven y anciano de la comunidad. A la vez los 
alumnos consideran que la lectura en mayangna es primordial para 
la comunicación dentro del aula de clase. Por lo tanto los alumnos 
prefieren hacer más uso de la legua que el de español dentro del 
aula de clase, mas sin embargo cuando se desarrolla la lengua en 
español captan n muy poco por lo que no tienen iniciativa de adquirir 
conocimientos en la lengua castellano. Según UNESCO,(1953); la 
enseñanza de la lengua materna minoritaria ayudará a evitar la 
forzada asimilación lingüística y cultural de los grupos minoritarios. 
El pluralismo cultural debe verse como un enriquecimiento global de 
la sociedad frecuentemente, las lenguas minoritarias son una parte 
fundamental de la identidad cultural de un grupo minoritario. Es 
decir el reconocimiento de la lengua y la cultura de los grupos 
minoritarios mejorarán las relaciones sociales y culturales entre 
estos grupos y el resto de la sociedad. En conclusión los educadores 
deben de conocer la importancia de aplicar las prácticas culturales 
específicamente en el uso de la lengua y escritura ya que es un 
medio principal para levar a cabo el mensaje de transmitir la 
cultura desde Fa escuela. 

Las estrategias de enseñanza implementada por los docentes 
son los siguientes: leer, escuchar, ver, hacer resumen y análisis 
por ejemplo: una madre daba todas las semanas, un libro a cada 
a cada uno de sus hijos para leer y hacer resumen, miraba 
resúmenes y a los malos le pedía hacer de nuevo. Y los bueno 
le daba otros libro, para hacer un nuevo resumen. Con estas 
acciones los tres hermanos tuvieron el placer y el gusto por la lectura 
e hicieron ellos mejores estudiantes destacando profesionales con 
el tiempo, descubrieron que su madre era analfabeta. Se relaciona 
con Cortes y Ramírez (1986); El desarrollo cognitivo general de los 
niños de lengua materna se retrasará si no recibe la enseñanza en 
la lengua minoritaria y si el conocimiento de la lengua materna no se 
sigue desarrollando en la escuela, según Cummins (1978), explica 
los resultados de los estudios sobre enseñanza bilingüe, los niños 
en su primera lengua también segunda lengua tienen un nivel 



66 
 

de competencia para evitar desvenes cognitivas. Es decir 
cuando la primera lengua del niño tiene poco prestigio, desarrollo 
lingüista no se estimula fuera de escuela, así que el sistema educativo 
deberá asumir esta función como un reto, para alcanzar la meta del 
programa intercultural bilingüe. 

La mayoría de padres de familias plantean que es importante la 
aplicación de prácticas en todos los aspectos culturales en los 
centros de estudios, por que los niños no conocen estos valores 
en la teoría que desarrolla los docentes. Mas sin embargo lo 
realizan practicas dentro de hogar ya que son formas de vivir de 
estos grupos etnicos. Esto se contrasta con lo que afirma Arteaga, 
(2004). El proceso integral docente estudiante debe tener en 
cuenta el contribuir a la formación de una personalidad integral, 
promover la concepción integral, tener presente los elevados 
principios éticos, morales, desarrollar el aprendizaje cultural, 
basado en problemas a partir de la propia realidad y el trabajo 
práctico, desarrollar un pensamiento reflexivo, creador y científico. 
Esto significa que es primordial en los centro de estudios bilingüe 
apliquen los aspectos culturales relacionando con los 
contenidos para contribuir la preservación de las prácticas 
tradicionales. 

Además algunos padres de familias expresan que no permiten la 
enseñanza de la cultura tradicional a sus hijos, ya que consideran 
que no tiene importancia de uso tradicional. Prefieren que 
aprendan otra cultura es decir la costumbre mayoritaria. Por 
ejemplo: hay padres de familia a sus hijos trasladan al 
municipio, ciudad con el fin de estudios y se apropian a culturas 
ajenas luego aquel estudiante ya no se identifica mayangna, sino 
actúa como mestizo por lo que considera más importante a otra 
cultura la forma de vestir cambia totalmente, no consumen 
comida típicas, cambia el estilo de cabello lo peor es que los jóvenes 
ya no quieren regresar a su comunidad. Por esta situación la 
generación actual práctica muy poco la cultura mayangna de esta 
manera va desminuyendo cada día las obras tradicionales. 
Coincide con la teoría Ariel,1999. Si las escuelas no 
proporcionan ningún tipo de enseñanza en lengua minoritaria, 



67 
 

entonces la escuela se convierte para el niño de la lengua minoritaria 
en lugar en el que no existe ni su lengua ni su cultura, en donde 
posiblemente ni ellos son bien aceptados, un lugar en donde su 
identidad social se ve cuestionada. Conclusión el ministerio de 
educación garantice de manera urgente la implementación de 
cultura indígena mayangna en el programa EIB, a la ves facilite la 
asistencia técnica a los docentes, con el fin de promover la cultura 
desde la aula de clase de esta manera se rescatara los valores 
ancestrales, en la actualidad no se esta realizando. 
 
La mayoría de los padres de familias y estudiantes coinciden que 
los docentes que realizan muy poco las prácticas culturales. Por tanto 
sus hijos no valoran la importancia de conservar y rescatar, en la 
actualidad los niños practican el uso de la lengua materna y 
escritura dentro de la aula de clase, pero la otras costumbres lo 
enseña la madre en el hogar complementando la obra 
tradicional de esta manera promueven estos valores culturales 
por que la primera escuela de enseñanza para los niños es el hogar 
y la segunda es la escuela. Se contrasta con Rizo (2003). Para 
que las culturas locales e indígenas y no indígenas se desarrollen, 
es necesario que sus saberes sean reconocidos, aprovechados y 
transmitidos también a través de la escuela e integrarlos con los 
contenidos de las culturas locales. Adaptar la escuela a las culturas 
indígenas es posible, también la metodología de enseñanza se 
vuelve más flexible. Se trata de valorizar el saber de los 
alumnos y alumnas e intercambiar con ellos experiencias y 
estudios. En resumen los maestros y padres de familias son 
actores principales para asegurar las prácticas tradicionales a 
través de la enseñanza aprendizajes sobre la cultura mayangna 
desde y fuera de la educación. Por tal razón es necesario que los 
educadores tomen iniciativas de incluir la cultura tradicional en 
los contenidos de enseñanza. También haciendo 
comparaciones con objetos concretos por ejemplos: Artesanía, 
piedras de moler, hoyas de barro, balsa, botes, y pilón. 

La mayoría de los padres de familias y estudiantes coinciden que 
generalmente las mujeres, padres y ancianos transmiten estos 
valores culturales a los hijos. Por ejemplos los fines de semana, los 



68 
 

padres viajan acompañados de sus hijos a la zona montañosa de 
la reproducción a casar animales silvestre de esta manera 
practican la casa de animales siempre utilizan secreto de matar 
de igual manera las madres con sus hijos van a pescar. Según la 
teoría de Rizo (2003), afirma que la cultura está en varios sitios pero 
su ámbito principal es la "memoria", es la "práctica", son las 
representaciones "simbólicas" y son las "relaciones de las 
personas, comunidades y pueblos". La cultura se manifiesta en los 
productos de hombres y mujeres: artesanías, construcciones, 
libros, canciones, modificaciones artificiales del territorio, 
gustos; y en los comportamientos de los grupos humanos (solos 
o en grupos). Sin embargo, todos los objetos pueden ser 
destruidos, los individuos de cualquier cultura conseguirían 
reconstruirlos, y la transmisión de los conocimientos que ese 
capital cultural se encuentra almacenado en la memoria colectiva en 
las ideas existentes y la práctica de los pueblos. En conclusión es 
necesario que los saberes sean transmitidos a los hijos de igual 
manera los educadores deben de fomentar a través de las 
experiencias sobre la cultura para que sigan practicando dentro 
de la escuela y compartir con otros grupos étnicos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



69 
 

VI. CONCLUSIONES 

Se describe los factores importantes que influyen los docentes con 
relación a la cultura ancestral desde en la aula de clase son los 
siguientes factores; Lingüístico, pedagógico, penetración cultural, 
económico, sociales, educativo, docentes no calificado, utilización de 
materiales, habilidades del docentes. A la vez realizando práctica 
educativa que desarrolla los docentes en la enseñanza 
aprendizaje de los estudiantes con el fin de seguir realizando 
practicas culturales en el centro escolar. Esto permite 
proyectar los conocimientos ancestrales para multiplicar a la 
generación en generación, para contribuir el rescate cultural de la 
comunidad Sikilta, por medio de la educación. 

También en la entrevista realizadas la mayoría de los docentes 
coinciden que la metodología implementada durante la clase, 
en relación a la cultura mayangna es la demostrativa, 
participativa, explorativa, explicativa y comparación. Con 
esta técnica han logrado alcanzar la meta de los educadores 
en la enseñanza de la costumbre tradicional a los estudiantes, de 
esta manera han adquirido conocimientos nativos de la comunidad, 
ya que a diario lo realizan en la aula de clase y en sus hogares 
por medio de la enseñanza aprendizajes. 

Los estudiantes y padres de familias coinciden que los docentes 
implementan muy poco la cultura mayangna dentro del aula de 
clase, por que en la actualidad los estudiantes realizan muy 
poca prácticas culturales. Esta situación se da por falta de 
enseñanza de los profesores(as) en la aplicación de metodología 
inadecuada en el desarrollo de los contenidos sobre la cultura y 
falta de interés de abordar la importancia de los valores tradicionales 
para los estudiantes en su formación. 

Así mismo los aspectos culturales que se enseñan en la 
educación primaria son principios básicos, para incidir en la 
formación del conocimientos de los estudiantes indígenas 
mayangna, a la ves valorar los saberes ancestrales para seguir 
realizando las practicas tradicionales desde los centros de estudios, 



70 
 

de esta forma transmitir los saberes, creencias, mitos, sitios 
históricos, lengua materna, artesanías, escritura en lengua materna, 
comidas típicas, medicina tradicional, caza y la pesca, danzas 
típicas. etc. a la generación actual para rescatar la cultura 
mayangna de esta manera beneficiara a la futura generación. 
Por lo tanto se considera muy importante que los maestros sigan 
realizando prácticas culturales dentro de la escuela. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



71 
 

VII. RECOMENDACIONES. 

 El MINE:D tome iniciativa de brindar asistencia técnica a los 
docentes de la comunidad sikilta para implementar el tema 
de la cultura mayangna, ya que los profesores plantean que 
no cuentan materiales didácticas adecuado para la 
aplicación de la realidad de los estudiantes. 

 El programa intercultural Bilingüe apoye en el 
seguimiento para el cumplimiento de las actividades de los 
docentes si en realidad están promoviendo la cultura desde 
la aula de clase o esta quedando a un lado lo primordial en 
la enseñanza aprendizaje. 

 Los docentes indígenas intercambien experiencias con los 
estudiantes sobre la cultura mayangna, de lo contrario los 
estudiantes dejaran excluido sus propias cultura, y se 
adaptaran a otra cultura entonces la futura generación 
desconocerán totalmente su identidad. 

 Los padres de familias son actores importantes para seguir 
enseñando la cultura mayangna, pero es preocupante que los 
padres desconocen la importancia de seguir realizando las 
prácticas culturales. por esta razón algunos padres de familia 
niegan que los niños sigan aprendiendo en la lengua materna 
la enseñanza aprendizaje en la escuela. 

 La Universidad URACCAN, siga apoyando para 
contribuir en la formación de profesionales en la educación 
intercultural bilingüe con el fin de brindar una buena 
formación a los estudiantes Mayangnas de acuerdo a su 
identidad para seguir manteniendo la cultura tradicional. 

 Los niños/as o estudiantes necesitan conocer la 
importancia de su cultura para seguir practicando la 
costumbre tradicional ya que se trata de la identidad de los 
estudiantes para mantener la cultura ancestral. De lo 



72 
 

contrario no tomara ningún valorar para realizar la práctica 
tradicional en su comunidad y en la escuela. 

 Los docentes indígenas a través de la enseñanza 
aprendizaje de los estudiantes implementen la cultura 
Mayangna relacionando con los contenidos de clase, para 
que los estudiantes valoren la importancia de su cultura 
luego seguir preservando los conocimientos ancestrales 
desde su formación de estudios. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



73 
 

VIII. LISTA DE REFERENCIAS 

Appel Rene, Muysken Pieter ( 1996) .Bilingüismo y Contacto 

de lenguas. Editorial Ariel Lingüística. España, 1ra Edición 
pag.84-96 

BASSO El len -  Sherzer Joel .  2000. Las culturas 

nativas Latinoamericanas A Través de su Discurso. 
México, 1ra. Edición. pag. 79-239. 

Bourdieu, Pierre (1994). Razones practicas sobre una teoría de 

la acción. Paris. Anagrama. 

Caballero, Rodrigo.2001, La Etnobotánica, Managua.1ra,2001.pag. 
31197. 

CARRILLO, María Cristina. 1999. El sabor de la tradición. 

Managua .1er edición Pag.15-112 

Constitución Política De Nicaragua.2004, pg.50,90 

Cortes P. Gonzalez O. Pardo, C y Ramírez ,T. Educación Indígena 

en el Nororiente del Cauca, Mingobierno/Unicauca, 
Popayán, 1986. 

Germen°, Saristán, José (1992). Investigación es innovación 

sobre gestión pedagógica de los equipos de profesores 
en J. Ezpelate y A. Furlan (compiladores) la gestión 

pedagogía de la escuela. Santiago de Chile, UNESCO-
OREALC. 

Ramos, Javier (1997). Formación Pedagógica. 1era. Edición. 
México. 

Ley de Autonomía. 1987, pg. 13-14 



74 
 

Miguel, Baudilio y Lino, Mollina .1997.Tradición Oral de la 

Historia Socio Económica de la comunidad Mayangana. 
Managua.lera.ed. Managua 1997 pag 22-78. 

Ministerio de Educación, Cultura y Deporte (2005). Revista El maestro. 

Nicaragua. 

Ramírez, Teresa, (2004). Grupo GIGEC. Unidad del Cauca. 

PopayánColombia. 

Rizo, Mano. 2003. La Cultura. Managua. 1 er.ed. pag. 13-114 

Feeland, Jane. 2003. Lengua 2. 1 er ed. Pag 23-84 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



75 
 

IX. ANEXOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



76 
 

UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES AUTÓNOMAS DE LA 
COSTA CARIBE NICARAGÜENSE  

URACCAN  
 

Anexo No. 1 

Guía de entrevistas a Docentes escuela "Agustín Mercado 
Charly"  - Sikilta, municipio de Siuna. 

Estimados docentes: 

La presente guía es con el propósito de solicitar su valiosa 
cooperación en la contestación de las preguntas, esta 

investigación es con el fin académico que consiste en la 

elaboración de la monografía. De antemano se agradece su 

apoyo 

1. ¿Qué metodología utiliza usted en el aula de clase? 

2. ¿Que estrategia utiliza para motivar a los estudiantes/as? 

3. ¿Cuales son los materiales didácticos que utiliza para 

impartir clase? 

4. ¿De que materiales se apoyan para elaborar su plan de 
clase? 

5. ¿Cómo vincula los contenidos de clases con la cultura 

tradicional? 

6. De que materiales se auxilia para ensenar la cultura en 
desarrollo de la clase? 

7. ¿En que idioma se desarrolla la clase? 

8. Que contenidos desarrolla en relación a la cultura 
tradicional? 



77 
 

9. ¿Cómo se transmite la enseñanza de las costumbres, 
tradiciones dentro del aula de clase? 

10. Que estrategias ha realizado para relacionar las 

costumbres, rituales, creencias, alimentación para 
relacionar las clases? 

11. Que practica educativa aplica en el aula de clase. 

12. Que practicas realiza para la transmisión d e la cultura 
tradicional  

13.Como aplica el contenido de los textos en relación a la 
cultura tradicional? 

14. Que factores influyen en el desarrollo de las prácticas 
culturales dentro del aula de clases? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



78 
 

UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES AUTÓNOMAS  
DE LA COSTA CARIBE NICARAGÜENSE  

URACCAN 
 

Anexo No. 2 

Guía de entrevista a Padres de familia de estudiantes escuela 
"Agustin  Mercado Charly" - Sikilta, municipio de Siuna. 

Estimados Padres de familia: 

La presente guía es con el propósito de solicitar su valiosa 
cooperación en la contestación de las preguntas, esta 
investigación es con el fin académico que consiste en la 
elaboración de la monografía. De antemano se agradece su 
apoyo 

1. Creen ustedes necesario que los profesores enseñen las 
costumbres tradicional dentro del aula de clases? 

2. Como valora la practica que hasta hoy han ensenado los 
docentes a sus hijos? 

3. Considera importante el que en el aula de clase se desarrollen 
contenidos relacionados a la cultura tradicional? 

4. Mencione algunas practicas culturales que los docentes han 
practicado en el aula de clases? 

5. Ustedes como padres de familia, transmiten la cultura 

tradicional a sus hijos e hijas? 

6. Mencione algunas practicas que usted ensena en el hogar a 

sus hijos?  

7.  Quien transmite la cultura tradicional en el hogar? 

8. Quien practica mas la cultura tradicional? 



79 
 

UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES AUTÓNOMAS  
DE LA COSTA CARIBE NICARAGÜENSE  

URACCAN 

Anexo No. 3 

Guía de entrevista a Consejo escolar "Agustin Mercado 
Charly" - Sikilta, municipio de Siuna. 

 
Estimados miembros del consejo escolar: 

 
La presente guía es con el propósito de solicitar su valiosa 
cooperación en la contestación de las preguntas, esta 
investigación es con el fin académico que consiste en la 
elaboración de la monografía. De antemano se agradece su 
apoyo 
 
1. De que manera apoyan a los docentes para la transmisión de 

la cultura tradicional a los estudiantes? 

2. Consideran necesario que los docentes apliquen 
conocimientos ancestrales a sus estudiantes? 

3. Que importancia tiene para ustedes el desarrollo de la cultura 
dentro del aula de clases? 

4. Han observado la practica tradicional de la cultura en los hijos 
e hijas dentro de la comunidad y en el aula de clases? 

5. Cual es el papel de usted como consejo escolar en relación a 
la cultura tradicional? 

6. Las relaciones con otras culturas se han hecho cambiar su 
propia cultura? 

 
 



80 
 

UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES AUTÓNOMAS  
DE LA COSTA CARIBE NICARAGÜENSE  

URACCAN  
 

Anexo No. 4 

Guía de grupo focal con estudiantes escuela "Agustín Mercado 
Charly" - Sikilta, municipio de Siuna. 

1. Que entienden por cultura? 

2. Cual es la importancia de la cultura tradicional? 

3. Creen necesario que sus docentes les enseñen dentro 
del aula de clase las costumbres tradicionales? 

4. Ustedes practican la cultura tradicional dentro del 
aula de clases? 

5. Mencione algunas practicas culturales realizada por 
ustedes? 

6. En que lugar practican mas la cultura tradicional, en 
el hogar o en la escuela? 

7. Alguna vez, los profesores los han llevado a algún 
sitio histórico? 

8. Que actividades han realizado dentro del aula 
relacionado a la cultura tradicional? 

9. Han identificado algún tipo de artesanía en la 
comunidad? 

 



81 
 

UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES AUTÓNOMAS  
DE LA COSTA CARIBE NICARAGÜENSE  

URACCAN 

Anexo No. 5 

 
Guía de observación en el aula de clases escuela "Agustín 

Mercado Charly" - Sikilta, municipio de Siuna. 
 
 

1. Metodología utilizada en las clases 

2. Estrategias de enseñanza 

3. Técnicas utilizada por los docentes 

4. Materiales didácticos utilizado por los docentes 

5. Practicas culturales realizadas dentro del aula 

6. Lengua que imparte las clases 

7. Desarrollo de contenidos 
Relaciona los contenidos con la práctica cultural 
tradicional 
Actividades realizadas por el docente relacionada a la 
practica tradicional 

8. El docente transmite la cultura tradicional en el 
desarrollo de la clase 

9. Relación estudiante-docente 
 
 
 


