
 
 

UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES 
AUTÓNOMAS DE LA COSTA CARIBE 

NICARAGUENSE 
URACCAN  

  

Monografía 

 

Impacto de la escritura en lengua sumu-mayangna 

contexto de la  EIB, comunidad Dibahil, Municipio 

Rosita Periodo 2007-2008. 

 

 

Para optar al título de: Licenciados en Educación Intercultural       

Bilingüe EIB. 

 

AUTORES: Keith Lopez Charly. 

                Raúl Frank Pedro.   

 

TUTORA: MSc Angélica Leonor Ruiz Calderón. 

 

Rosita, RACCN, Julio  2008. 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

UNIVERSIDAD DE LAS REGIONES 
AUTÓNOMAS DE LA COSTA CARIBE 

NICARAGUENSE 
URACCAN  

  

Monografía 

 

Impacto de la escritura en lengua sumu-mayangna 

contexto de la  EIB, comunidad Dibahil, Municipio 

Rosita Periodo 2007-2008. 

 

 

Para optar al título de: Licenciados en Educación Intercultural 

Bilingüe EIB. 

 

AUTORES: Keith Lopez Charly. 

                Raúl Frank Pedro.   

 

TUTORA: MSc Angélica Leonor Ruiz Calderón. 

 

Rosita, RACCN, Julio  2008. 

 



i 
 

Este trabajo monográfico para optar al título de Licenciado en 

Educación Intercultural Bilingüe  se lo dedico: 

 

A  Dios Padre Celestial, creador del cielo, del universo y de todo 
lo bello que en él hay, gracias por la sabiduría y entendimiento 
que me ha regalado en todo el transcurso de mis estudios. 
 

A mis padres Pascasio López y Rafaela Charles, a mis hijos 

Keith y Keisy  López Barrera por su apoyo incondicional que 

me brindaron durante el desarrollo de esta investigación. 

 A los docentes de URACCAN (universidad de las regiones 

Autónomas de la costa caribe Nicaragüense) por compartir sus 

conocimientos, valores morales y sobre todo por el empeño que 

demostraron en el proceso de la formación académica de los 

docentes. 

A la MSc. Angélica Leonor Ruiz calderón por ser una 

profesional comprensiva, Justa, abnegada y el deseo de apoyar 

a los estudiantes.  

                                                     Keith López Charly 

 

 

 

 

 



i 
 

Dedico este trabajo a mi querida Madre Marina Pedro por 

guiarme por el camino de la sabiduría. 

A mis hijas sheydin y sherlin por la comprensión en todo el 

proceso investigativo 

A mis familiares que de una u otra forma me brindaron el apoyo 

incondicional en mi preparación profesional. 

 

                                                                Raúl Frank Pedro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

AGRADECIMIENTOS 

 

A DIOS Todopoderoso por habernos brindado la salud y la 
sabiduría para alcanzar la meta y culminación de los estudios 
universitarios. 

A la universidad URACCAN (universidad de las regiones 
Autónomas de la costa caribe Nicaragüense.) por darnos la 
oportunidad de seguir profesionalizándonos y así seguir 
escalando peldaños en nuestra vida profesional. 

A las y los docentes que contribuyeron con sus valiosos 
conocimientos a nuestra formación profesional, queremos 
decirles, que ustedes son parte fundamental de este crecimiento 
personal  y profesional. 
 

A nuestra tutora maestra Angélica Leonor Ruiz Calderón, quien 
nos ayudó a culminar este trabajo monográfico y poder alcanzar 
nuestra meta de llegar a ser profesionales. 

A los pobladores de la comunidad Dibahil por cooperar en 
nuestra investigación, facilitándonos los datos que requeríamos 
para cumplir nuestro trabajo  

A SAIH Noruega (estudiantes y académicos noruegos) por su 
apoyo solidario incondicional en cuestión de beca. 

 
 
 
 

¡Gracias, Muchas Gracias! 
 
 

Keith López Charly y Raúl Frank Pedro. 



iii 
 

INDICE GENERAL 

CONTENIDOS                                                      Páginas 

DEDICATORIA…………………………………………………..... i 
 
AGRADECIMIENTOS………………………………………….… ii 
 
INDICE GENERAL………………………………....................... iii 
 
INDICE DE ANEXO……………………………………………… iv 
 
RESUMEN………………………………………………………… v 
 
I. INTRODUCCION……………………………………………  1 

 
II. OBJETIVOS………………………………………………….  3 
 
III. MARCO TEORICO………………………………………….  4 
3.1. Generalidades……………………………………………….  4 
3.2. Contextos del uso de la escritura………………………….  5 
3.3. Percepción en cuanto al uso de la escritura……………....7 

 
IV. METODOLOGIA……………………………………………..15 

 
V. RESULTADO Y DISCUSION……………………………….19 
5.1. Contextos del uso de la escritura…………………………..19 
5.2. Percepción en cuanto al uso de la escritura………………20 

 
VI. CONCLUSIONES…………………………………………… 26 

 
VII. RECOMENDACIONES…………………………………….. 27 
 
VIII. LISTA DE REFERENCIAS…………………..…………… 28 

 

IX. ANEXOS………………………………………..……………30 



iv 
 

INDICE DE ANEXOS 

Anexo 1: Guía de preguntas a docentes de la escuela Dibahil-

Rosita 

Anexo 2: Guía de grupo focal aplicado a estudiantes de la 

escuela Dibahil-Rosita 

Anexo 3: Guía de entrevista a padres de familia. 

Anexo 4: Guía de entrevista a líderes comunales  

Anexo 5: Guía de observación de lugares visibles de la 

comunidad. 

Anexo 6: Fotografía de libros de textos de Educación Primaria 

en Sumu   Mayangna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

RESUMEN 

La presente investigación se realizó para conocer el impacto de 

la escritura sumu- Mayangna en el contexto de la EIB de la 

escuela de la comunidad Dibahil del municipio de Rosita. 

El objetivo de la investigación es analizar el impacto que ha 

tenido el surgimiento de la escritura en lengua indígena sumu-

mayangna en el contexto de la EIB comunidad de Dibahil 

Este estudio es de tipo descriptivo, para obtener la información 

sobre la temática se realizó entrevistas individuales y grupo focal 

a estudiantes líderes comunitarios y padres de familia. La 

transcripción e interpretación de las inquietudes y expresión de 

los entrevistados se efectuaron de acuerdo con los objetivos 

planteados haciendo uso del marco teórico y los resultados 

encontrados en el estudio como también la experiencia de los 

autores. 

Al realizar la investigación los principales resultados obtenidos 

fueron: 

El contexto de mayor uso de la escritura en sumu-mayangna es 

la escuela según las expresiones de los entrevistados, también 

expresaron que otro de los contextos de uso de la escritura en 

lengua materna es en el hogar. 

Los comunitarios aceptan el uso de la escritura en lengua 

materna por lo tanto el surgimiento de la escritura ha tenido un 

impacto positivo dentro y fuera de la comunidad. 

En la comunidad de Dibahil la escritura en sumu-mayangna 

cumple las funciones solamente en dos contextos; en la escuela 

y en el hogar son los dos lugares donde la escritura es 



v 
 

utilizada para que se lleve a cabo las actividades que se realizan 

en estos contextos. 

No omitimos manifestar que esta información recopilada servirá 

en un futuro para realizar otras investigaciones similares y así 

seguir haciendo más  investigaciones sobre la escritura en 

lengua materna sumu-mayangna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

YUL PARAHNI KAU RAWASWI YAKNA. 

Adi warkni munah tanka walwi talna Rosita, Dibahil pani yak 

Mayangna yulni rawaswi yakna  kaupak ais palni barakna lani 

duwa kidi kul sinsni lani nuhni  EIB pas yak  kaput bik yalahwa 

lani sat sat yak bik. 

Adi warkni adi kulna tani duwa kalaih mayangna yulni rawaswi 

yakna kaupak Dibahil pani yak ampat barakna lani duwa kidi,  

muihni balna ais kukulwa kidi kaput bik tatuna balna ais yamwi 

aiwa kidi mayangna yulni baisa laihwi parasni yamwi kiunin yak. 

Warkni adi yamwi kiuna yak kul kayang balna, kul sumalyang 

balna yak dawak pa tanituna balna yak yulwi dakana manas 

yamna, ais yuyulna kidi bitik rawasna ki mayangna yulni rawaswi 

yakna kidi yulni. Kaput bik yamwi kiuna yak kulna tani balna duwa 

kidi karak yamwi kiuna, las yakat kul kana nunuhni sinsnina lani 

balna karak libitwi talna.   

Adi warkni yamna yak walwi yakna kalaih adi balna ki: 

Mayangna yulni  baisa rawaswa kidi laih kul uni yak kat kul 

kayang balna sumalwa tunan balna dawak di uk uk rawawaswi. 

Kaput bik unina pasyak bik mayangna yulni rawawaswi. 

Pa muihni balna dawak tatuna  balna yamni kaldakakawi kat 

mayangna yulni rawaswi yakna kidi, kat kalahna kaupak kul 

sinsni lani kidi barakwi dawak mayangna yulni kidi baisa parasni 

kalwi kiwi. Kidi yulni alasna kaldakakawi kat barakna lani duduwa 

yulni. 

Pani akat mayangna yulni rawaswi pa bu yakat manah: kul uni 

yak dawak unina pas yakat, yusyayamwi di yamninna sat sat 

yakat. 



vi 
 

Adi warkni adi kurih balna aiwarang yak adi satni warkni yak 

yusyamnin sip ki kat sins lani balna duwa kidi mayangna yulni 

rawaswi yakna  yulni yulwi, kaput bik baisa yamwi kiunin sipki 

mayangna yulni parasni yamnin yulni. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 
I. INTRODUCCIÓN 

 
En América latina muchos pueblos indígenas enfrentaron 
situaciones difíciles para alcanzar que se le respetara su lengua 
y se le diera una forma escrita, sin embargo lo lograron para el 
desarrollo de sus pueblos. En México como producto de la 
conquista a mediados del siglo XVI algunos indígenas educados 
por frailes convirtieron en escritura alfabética diversas obras 
como: manuscritos de cantares indígenas, el popolvuh libro de 
los coloquios, anales de atitlán y otros (Chiriboga, 1993, p, 16). 

Estas obras demuestran una gran diversidad de formas literarias 
que desarrollaron estos pueblos. En américa latina la escritura 
se hace heterogénea (transcultural) y discontinua (no reconoce 
ni se inserta en las tradiciones sancionadas por la norma letrada) 
Por lo contrario asimila formas verbales provenientes de 
diversas tradiciones orales (no letradas) como subculturas 
populares y campesinas o culturas indígenas. 

En Latinoamérica el estado se organizó de acuerdo a un grupo 
hegemónico siguiendo el patrón europeo a los pueblos vencidos 
se les negaron oportunidades descalificando culturas e idiomas 
aunque la política lingüística española recurrió a las originarias 
para la evangelización de los pueblos indígenas (Roncal, 2002, 
p 14). 

Continúa manifestando que desde entonces los estados han 
negado la existencia de los pueblos implantando políticas 
asimilistas e  integracionistas practicando genocidio y el 
etnocidio, por causas de estos algunos líderes indígenas se 
revelaron y fueron exterminados y prohibidas sus lenguas cito el 
caso del líder indígena Túpac Amaru. 

En la costa caribe de Nicaragua hay muchos grupos indígenas 
que sufrieron la situación de los demás grupos indígenas que 
existieron en todo el mundo, esto por ser grupos minoritarios y 



2 
 

por estar dominados por las lenguas mayoritarias. (De la torre, 
1998,  p. 18) 

Tal es el caso de la lengua sumu mayangna hablado por unos 
15 mil habitantes situados en diferentes zonas del país por estar 
sometidos su desarrollo ha sido lento en todos los Aspectos. La 
lengua sumu mayangna ha sufrido el mismo destino que sus 
hablantes como resultados de la evangelización es que muchos 
sumu mayangna no pueden leer ni escribir en su propia lengua 
materna (Norwood, 1997, p. 6). 

SEAR (2002) expresa “La campaña Nacional de alfabetización 
en lenguas indígenas para la costa del caribe que se llevó a cabo 
entre 1980-1981 dio origen a la creación del Programa Educativo 
Bilingüe Intercultural Bilingüe PEBI sumu y demás grupos” El 
decreto ley N°571 (1980) ley sobre educación en lenguas de la 
costa caribe considera que la enseñanza del idioma materno 
constituye un eje fundamental en la existencia e identidad de las 
personas de los pueblos indígenas. (p 12) 

La lengua sumu mayangna recibió una forma escrita por primera 
vez durante la campaña de alfabetización en 1981 en conjunto 
con el Programa de Educación Intercultural Bilingüe , contribuyo 
a despertar un nuevo interés por  su lengua materna de parte de 
muchos jóvenes que se encontraban a punto de abandonarla a 
favor del Miskitu ( Norwood, 1997,  p. 7). 

El fenómeno del surgimiento de la escritura en lengua materna 
sumu-mayangna se da a inicios de los años 80 y hasta esta 
fecha no hay ninguna investigación que se haya hecho para 
determinar el impacto que ha tenido la práctica de la escritura en 
dicha comunidad. 

Por tal razón desde el surgimiento de la escritura del sumu-
mayangna en el año 1985 el Programa de Educación 
Intercultural Bilingüe PEBI le ha dado seguimiento al 
fortalecimiento y rescate a través de talleres y simposios sobre 



3 
 

la importancia de la lengua materna su valor como parte de la 
cultura para evitar la extinción de la misma (Erants, 2001, p  43)  

Como estudiantes de URACCAN meramente de la licenciatura 
en Educación Intercultural Bilingüe, nos llamó la atención en 
querer conocer cuál ha sido el impacto de la escritura en lengua 
materna hasta la actualidad y de esta manera contribuir hacer 
partícipes de mejorar y luchar por todo lo que hace falta en 
relación a la escritura de la lengua materna con todos los 
derechos como pueblo originario. 

Este trabajo tuvo como propósito analizar el impacto que ha 
tenido el surgimiento de la escritura en los contextos de la EIB 
de esta comunidad indígena sumu-mayangna y contribuirá a dar 
a conocer al Ministerio de Educación MINED, al Programa 
Educativo Intercultural Bilingüe PEBI, docentes y padres de 
familia  el impacto de la escritura en el contexto de la EIB. 

Las preguntas que guiaron esta investigación fueron: 

1. ¿Cuál ha sido el impacto de la escritura de la lengua sumu 
- mayangna en el contexto de la EIB en la comunidad de 
Dibahil periodo 2008?  

2. ¿En qué contextos se da el uso de la escritura en lengua 
sumu mayangna? 

3. ¿Cuál es la percepción de la comunidad en relación al uso 
de la escritura? 

 
 
 
 
 
 
 
 

II. OBJETIVOS 
 



4 
 

2.1. Objetivo General 
 
Analizar el impacto de la escritura de la lengua sumu mayangna 
en el contexto de la EIB, comunidad Dibahil Municipio de Rosita. 

 
2.2. Objetivos Específicos 

 
1. Describir los contextos de uso de la escritura en lengua 

materna Sumu Mayangna. 
 

2. Conocer la percepción de los padres y madres de familia, 
líderes comunitarios y docentes en cuanto al uso de la 
escritura de la lengua materna Sumu- Mayangna. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 
 

III. MARCO TEÓRICO 
 

3.1. Generalidades. 
 

Varios estudios entre los que se encuentran los de Goñi y watt 
(1968) citado por Cassany (1999) resaltan sobre el impacto que 
ha causado la invención y el desarrollo de la escritura en la 
historia de la humanidad sugieren que no se puede explicar 
nuestra civilización actual sin la aportación de la tecnología 
escrituaria. Lo escrito (literacy, en ingles que recibe varias 
denominaciones según los autores: alfabetización literidad 
escrituralidad) parece estar directamente relacionado con la 
formación de organizaciones sociales complejas como ciudades, 
estados, escuelas y democracia (p 42). 
 

También refiere “La escritura es una manifestación de la 
actividad lingüística humana como la conversación, el monologo 
a otro nivel los códigos de gestos o el alfabeto morse” (p. 26). 
 

Según Bernárdez (1999) “La escritura es la representación del 
pensamiento por signos gráficos convencionales. También 
podemos decir que es un conjunto de signos gráficos que 
representa la idiosincrasia más profunda de un pueblo y de una 
cultura y de las personas que participan en ella” (p. 132). 
 

Cassany (1999) sostiene que la escritura es una herramienta 
obsoleta con relación a las tecnologías orales en donde se 
puede enseñar a los estudiantes con más eficacia animándole 
aprovechar todo ese conjunto de actividades que comprende la 
escritura.  
 

Por otro lado Freeland (2003) expresa “La escritura es una 
representación gráfica de la lengua oral constituyendo un medio 
de conservación de las experiencias humanas y un vehículo 
importante de difusión de la misma”, la escritura garantiza la 
permanencia de los mensajes en el tiempo evitando las 
deformaciones que la transmisión oral supone” (p. 82). 
Según Chiriboga (1996) Escribir es una forma de producir signos 
gráficos, codificar ideas, elaborar significados, transformar 



6 
 

sonidos en letras, formular palabras y trazos comunicarse con 
los lectores expresar una visión del mundo. También podríamos 
decir que escribir es una actividad que se realiza más lento y 
cuidadosamente que hablar por esta razón, ayuda a los niños a 
centrar su atención en lo que están aprendiendo. 
 
Continua refiriendo que la escritura es un hecho social, es decir, 
creación de los miembros de una comunidad en un contexto 
histórico determinado. Ello explica por qué distintas culturas 
hayan desarrollado distintas prácticas escríbales. Por esta razón 
estamos convencidos que para desarrollar la escritura en 
lenguas indígenas, en lugar de pensar directamente en cómo 
desarrollarla debemos previamente preguntarnos que 
escribalidades desarrollar (p. 112). 
 

3.2.  Contextos de uso de la escritura en lenguas. 

Estudios etnográficos como los de Olson y Torrance (1991) 
citados por Cassany (1999) muestran que distintas comunidades 
utilizan la oralidad y la escritura de modos diferentes, según 
propósitos, contextos y grupos sociales  particulares de manera 
que es imposible fundamentar una relación determinante y 
exclusiva entre modalidad comunicativa (oral y escrita) y grado 
de desarrollo. Varios factores culturales no lingüísticos como: la 
religión, el comercio, la educación y las necesidades 
comunicativas inciden en las prácticas sociales de escritura y 
favorecen o impiden su resultado. 

Continúa manifestando que cada uso lingüístico de composición 
es un acto contextualizado que tiene lugar en unas 
circunstancias temporales y espaciales y con unos interlocutores 
concretos, que comparten un código común y que pertenecen  
probablemente a una misma comunidad lingüística. el lenguaje 
no es un código abstracto ni desvinculado de sus usuarios, sino 
que surge y se utiliza en una comunidad de hablantes que 
comparten una misma concepción del mundo, unos 



7 
 

conocimientos enciclopédicos unas rutinas comunicativas en 
definitiva: una misma base cultural (p,47).  

Según Freeland (2000) “La lengua es un producto de una 
sociedad determinada de  hombres y mujeres de un grupo 
humano concreto, al hacer uso de facultad da hablar y crear  un 
sistema simbólico propio les permite comunicarse e 
interrelacionarse a pesar de las obvias ventajas que para grupos 
sociales ofrece la escritura en el mundo de hoy y de los canales 
adicionales de comunicación que abre a sus miembros”. Es 
válido aun decir que la escritura no traduce de manera fiel todas 
las particularidades del habla. Si se quiere la escritura es una 
suerte de aproximación o representación de una lengua hablada, 
mas no es una representación fiel de cómo hablar (p. 38)  

En las comunidades indígenas la escritura tanto en lengua 
indígena como en castellano no tiene funcionalidad, una muestra 
de ellos es que los únicos textos que existen son los materiales 
que producen el Ministerio de educación. Al respecto Madeleine 
Zúñiga nos dice que el centro educativo en las áreas rurales es 
la única institución donde la escritura cumple una función la cual 
la coloca en una situación de grandes ventajas para desarrollar 
competencias en lengua escrita. 

Las mayores implicaciones en lo que respecta la enseñanza  
aprendizaje del lenguaje es la separación de la lengua oral de la 
escrita y el grafocentrismo en la lectoescritura. Esta prioridad en 
las formas lingüísticas excluye la comprensión del algoritmo de 
la lectoescritura y del contenido, preposicional de las estructuras 
lingüísticas y también las reglas del entendimiento comunicativo, 
entonces en la escuela propenden más al aprovechamiento 
lingüístico gramatical más superficial que comprensivo y 
comunicativo.  

Las lenguas indígenas suponen en uso específico que en sí 
mismo un tipo de composición que se destaca del uso coloquial, 
en la misma medida que en cualquier otro idioma se distingue la 



8 
 

composición artística de expresión común. De este arte de la 
lengua es necesario partir para entender la dimensión de la 
literatura en lenguas indígenas de ayer y de hoy. 

En algunos estudios Moya (1999) resalta que cualquier lengua 
con tradición escrituaria se distingue la lengua oral de la escrita. 
Cada una posee su propia historia y su propia evolución, el nivel 
escrito de la lengua sirve para fijar por más tiempo los cambios 
en el habla, de modo que contribuye a la estandarización del 
nivel moral. Esto no quiere decir que la lengua escrita impida la 
evolución del habla o que el habla en un proceso histórico no 
influya en la escritura  y otra forma se influencia recíprocamente 
conservando su independencia relativa (p. 24). 

Sigue manifestando que  la escritura en lengua materna es un 
recurso fundamental para lograr mayores y mejores 
aprendizajes, porque el niño ya la habla y al hablarla, puede 
significar el mundo que lo rodea. A través de su lengua el niño 
aprende su cultura, el funcionamiento de su sociedad de su 
entorno: los valores, los conocimientos y saberes necesarios 
para su reproducción social como miembro de una comunidad 
sociolingüística y sociocultural concreta (p. 28). 

López (1995) manifiesta que  la lengua minoritaria desde tres 
puntos de vista: en la escuela, en la comunidad y en la literalidad, 
es decir vamos más allá de la oralidad y la literalidad, primero la 
literalidad en lenguas minoritarias se considera importante 
porque facilita medios alternativos de comunicación en la 
distancia y el tiempo. Segundo, la imagen y el status de una 
lengua minoritaria sobresalen cuando se escriben. La lengua 
materna es un elemento de identidad que hay que desarrollar su 
escritura  para que en las escuelas sirvan como medios de 
instrucción y no como un simple apoyo para que el estudiante 
conozca realmente su lengua. 

También sostiene que en lenguas indígenas ya se ha logrado 
avanzar en el desarrollo de la escritura, pero hace falta 



9 
 

desarrollar la lectoescritura en todos los niveles de la sociedad y 
en la mayoría de los casos son los maestros los que  saben 
escribir (p. 46). 

En un estudio Cunningham (1995) expresa que los misioneros 
moravos de la iglesia protestante que cristianizo en la costa 
atlántica de Nicaragua desde 1847 utilizaron el Miskitu como 
lengua para predicar no solo a miskitus sino a otros pueblos. En 
1893 la primera edición del nuevo testamento traducida en 
Miskitu y publicada en 1905 (p. 27). 

Según Moya (1995) La lengua materna se adquiere a través de 
la socialización. “La socialización es el proceso mediante el cual 
además de la lengua se adquiere hábitos, normas de conductas 
y valores para adaptarse al medio donde vive”. A través de la 
lengua se transmite la cultura y la cultura vuelve a impregnar de 
su propio desarrollo a la lengua (p. 42). 

Continua expresando que hay dos tipos de socialización; 
socialización primaria: ocurre antes de entrar a la escuela, desde 
la más tierna edad el niño está aprendiendo a adaptarse a su 
medio, su entorno social y natural, adquiere normas,  códigos de 
conducta y valores morales con los cuales debe funcionar en su 
sociedad. La  socialización secundaria: sigue a la socialización 
primaria se da en la escuela, es lo que el niño aprende y 
aprehende en este entorno institucional y siempre aprende 
cosas nuevas (p. 43) 

Rizo (2003) plantea que el uso de la lengua indígena como 
lengua instrumental en la educación y la adopción de un modelo 
de mantenimiento y desarrollo en todos los niveles requieren un  
refuerzo colectivo por parte de los hablantes y sobre todo de las 
personas que ya manejan la escritura para que la EIB sea parte 
de una planificación y de una política lingüística que impulse el 
desarrollo de la lengua indígena en todos los ámbitos (p, 70). 



10 
 

También refiere que entre muchos pueblos de la costa caribe de 
Nicaragua u otras zonas de américa latina se les ha dado forma 
escrita a varias lenguas indígenas para poderlas utilizarlas en la 
educación bilingüe y sobre todo en la alfabetización inicial, tal es 
el caso de la lengua sumu-mayangna que le fue dada una forma 
escrita para utilizarla y así darle más valor y revitalizar la lengua 
(p. 200). 

El SEAR (2002) expresa “La educación intercultural en su lengua 
materna es un derecho de los pueblos indígenas de la Costa 
Atlántica para el rescate de aquellos rasgos que están por 
desaparecer así como el desarrollo del programa para el 
fortalecimiento de las que aún tienen marcos de vitalidad y 
estandarización”(p. 12). 

3.3. Percepción en cuanto al uso de la escritura en lengua 
materna. 

Cassany (1999) expresa “El lenguaje y cultura son fenómenos 
sociales, no actuamos individualmente, si no que nuestras 
percepciones influyen en las de otros y viceversa, hasta el punto 
de que toda una comunidad o importantes negocios sociales 
comparten unas mismas actitudes y normas” (p, 54). 
 
Venezia (2003) expresa “La desarticulación de las sociedades 
tradicionales debido a la imposición de modelos ajenos ha 
provocado una interrupción en la transmisión sistemática de los 
conocimientos y saberes de los pueblos originarios” (p, 21). 
Continua expresando que en todos los países del mundo se 
habla más de una lengua y siempre hay una parte pequeña o 
grande de la población que maneja diferentes idiomas, hay 
naciones que oficialmente reconocen solamente una lengua e 
incluso hay algunos estados que niegan la existencia de 
diferentes culturas y lengua en su territorio de modo que aplican 
políticas de integración forzosa e imponen a toda la población el 
uso y el estilo de la lengua que habla el grupo dominante. 



11 
 

Freeland (2003) “La lengua es una parte esencial del lenguaje y 
constituye un patrimonio de un grupo social determinado” en 
este sentido se dice que la lengua es un producto social de la 
capacidad de expresarse y comunicarse las más de quinientas 
lenguas o idiomas habladas en el mundo incluyendo los 
sistemas de señales utilizados por los sordos mudos, 
constituyen realizaciones concretas de la facultad del lenguaje 
en sociedades específicas (p, 37). 

Continua manifestando que el hecho que una lengua sea ágrafa 
(sin estructura) no significa no significa que tenga menos valor 
como instrumento de comunicación, muchas comunidades no 
desarrollaron un sistema de estructura por no tener necesidad 
de este medio adicional de comunicación su forma de vida no 
requería de la escritura (p, 39). 

Finaliza enfatizando que es oportuno señalar que la invención 
de la escritura fue uno de los logros más grandes de la 
humanidad el alfabeto constituye desde ese entonces una 
herramienta fundamental para la comunicación , también a 
través de otros canales y cumplir funciones sociales adicionales 
a los que no posibilitan la lengua hablada una con escritura 
puede cubrir un conjunto más amplio de funciones sociales y a 
través de ella se puede registrar la historia de un pueblo de modo 
documental de manera que llegue a un público más allá de la 
comunidad y que dure en el tiempo.   

Rene A. y Pieter M. (1987) manifiestan que escribir y leer lo 
escrito son actividades más bien solitarias que permiten la 
comunicación a través de grandes distancias de tiempo y 
espacio. La comunicación oral, por otra parte es colectiva y 
comunitaria y permite el dialogo directo entre quienes hablan y 
quienes oyen por lo tanto es importante considerar la escritura 
como una extensión valiosa de la capacidad de expresión del 
grupo de hablantes de modo que cuando adquiera nuevas 
formas de expresión las antiguas no se dejen de valorar ni de 
desarrollar.  



12 
 

Siguen expresando que el mayor grado de estabilidad se 
consigue mediante la escritura ya que la forma escrita tiene el 
efecto de fijar una lengua. Además sobre todo cuando una 
lengua se esparce  por todo el mundo como ha sido el caso del 
español, es mediante la lengua escrita y en tiempos más 
recientes los medios de comunicación masiva que los habitantes 
de los diferentes dialectos de una lengua mantiene el contacto 
con una variante común. Sin embargo es importante enfatizar 
que la escritura y los medios de comunicación no solo fijan si no 
que contribuyen al cambio y a la variación de una lengua. 

Finalizan enfatizando que  la escritura puede ser un factor 
importante para la estabilización de una lengua y el 
mantenimiento de la inteligibilidad mutua de sus dialectos. Vimos 
que el español a pesar de las diferentes formas y maneras de 
hablarlo que se han desarrollado en las Américas, en todas 
partes se escribe de igual manera y cualquier hablante de 
cualquier dialecto español puede leerlo y comprenderlo con tal 
sepa leer.  

El análisis lingüístico ha revelado con claridad que la escritura 
no es meramente el habla hecha visible sino más bien un modo 
de comunicación verbal título propio. Tiene el efecto de cambiar 
la naturaleza de la comunicación verbal, de cambiar la actitud de 
los habitantes hacia su idioma y hacerles más conscientes de 
ella. Generalmente la escritura ensancha la potencialidad 
funcional del habla.  

Grove (1983) sostiene que “La educación es muy importante en 
relación al mantenimiento del patrimonio lingüístico de la escuela 
favorece la competencia lingüística de los niños y niñas en la 
lengua materna y si aprenden a leer y escribir en ella se 
contribuirá a su mantenimiento” (p. 16) 

La lengua constituye el vehículo de transmisión perpetua de 
generación en generación de los saberes y conocimientos de los 
pueblos en el mantenimiento de su identidad siendo su 



13 
 

expresión principal la oralidad donde se expresan los códigos de 
vida y que no se encuentran escritos por lo que la lengua 
constituye uno de los principales patrimonios que el pueblo 
conserva para la preservación de su identidad por que quien 
pierde su lengua pierde su historia y sus códigos de vida además 
con la escritura conserva y fortalece la lengua (Wani, 1998,  p, 
14). 

Rizo (2003) plantea, la mayoría de  las lenguas de los pueblos 
de indígenas de América latina solo recientemente sean 
convertido en lenguas escritas, otros pueblos por características 
y problemas internos tuvieron que fijar en signos sus palabras y 
crearon diferentes tipos de escritura. Algunos estudios de cultura 
de América latina sostienen que las incas utilizaban algunos 
sistemas de registros de contenidos pero que no llegaron a ser 
escritura pero sin embargo estos sistemas tenían la función de 
mantener la memoria y transmitir conocimientos.  

Continúa manifestando que la lengua y la cultura están 
estrictamente vinculadas, de hecho la lengua “es parte de la 
cultura de un pueblo, refleja su historia y registra sus cambios y 
adquisiciones. Una cultura se expresa a través de la lengua 
propia del pueblo el cual la vive, la cuida y la transmiten a las 
nuevas generaciones” (p.  33) 

En el convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo 
en su artículo 28 numeral 1 refiere: “Siempre que sea viable 
deberá enseñarse a los niños de los pueblos interesados a leer 
y escribir en su propia lengua indígena o en la lengua que más 
comúnmente se hable en el grupo al que pertenezca”. Cuando 
ello no sea viable las autoridades competentes deberán celebrar 
consultas con esos pueblos, con miras a la adopción de medidas 
que permitan alcanzar este objetivo (p. 40). 

En las civilización más evolucionadas de América precolombina, 
el conocimiento de la escritura estaba reservado a la casta 
sacerdotal y a escribas sacerdotal y a escribas consagrados, los 



14 
 

escribas aztecas tuvieron un gran poder social fundamentado en 
el manejo de la escritura que demandaba el empleo de diverso 
recursos, sus funciones consistían en registrar sistemáticamente 
asuntos tan variados como los acontecimientos histórico-
festivos.  

La educación bilingüe intercultural y las propuestas de 
planificación para lenguas indígenas, siempre han considerado 
que la escritura en dichas lenguas es de importancia indiscutible. 
Nuestros juicios lo que tenemos escritos en lenguas indígenas 
nos revela que la escritura no es una práctica social de los 
pueblos indígenas, sino que es  una producción de quienes se 
dedican a la escuela, es importante preguntarnos sobre la 
cuestión de la escritura en lenguas indígenas y determina si es 
que los argumentos a favor de la escritura en estas lenguas son 
compartidos por los comuneros o si es que solo son asumidos 
por intelectuales y dirigentes (De la Torre, 1999) 

Venecia (2003) manifiesta que “las culturas indígenas no son 
primitivas, ya que como cualquier otra cultura siempre se han 
transformado a lo largo de los siglos” sin embargo lo han hecho 
manteniendo firmes en ciertos principios y prácticas fieles a su 
tradición ancestral, hoy sus lenguas, sus historias orales, sus 
saberes tienen un valor extraordinario para la humanidad y que 
estos se han dado a conocer gracias a la escritura, que es tan 
importante para la conservación de la lengua (p. 20) 

Continúa resaltando que toda comunidad humana tiene en gran 
consideración la educación y organiza las actividades especiales 
para la formación de las nuevas generaciones, pues sabe que 
de ellas depende la continuidad de su cultura. Los diferentes 
pueblos y culturas que viven en nuestro planeta así lo han hecho 
y lo siguen haciendo, a veces con modalidades y prácticas 
peculiares aunque es fácil encontrar similitudes entre las 
escogieron y desarrollaron las varias culturas indígenas (p. 20). 



15 
 

Vigil (2003) enumera algunas razones por la que es importante 
la escritura en lengua indígena, entre ellas: 

1- Para crear textos, escolares y no escolares desde nuestra 
realidad. 

2- Para garantizar que los conocimientos se sigan 
transmitiendo a las futuras generaciones (cada vez los niños, 
pasan menos tiempo con sus abuelos; los depositarios de su 
cultura y los que la transmiten oralmente) y por ello debemos 
buscar formas de preservar y difundir nuestra cultura, la 
escritura es una buen estrategia. 

3- Para elevar el estatus y prestigio de nuestra cultura. 
4- Para registrar cuentos, anécdotas y sucesos que acontecen 

en nuestra comunidad y que podemos confiar a la memoria, 
porque esta puede ser frágil. 

5- Para lograr cosas que no podemos lograr oralmente. Por 
ejemplo comunicarnos con nuestros paisanos que estén 
lejos. 

6- Para reflexionar sobre el funcionamiento estructura de 
nuestra lengua. Debe entenderse que la escritura es el 
resultado de las necesidades, propósitos e intereses de los 
hablantes y por ello los estilos y contenidos deben ser 
planteados desde y por los hablantes. El propósito de la 
escritura en lenguas indígenas, es el demostrar a la 
sociedad hegemónica que se puede que se puede escribir 
en lenguas indígenas.  

 
También manifiesta que uno de los grandes errores de la 
escuela en relación a la escritura es que esta se ha domesticado 
y ello ha contribuido a que la escritura pierda muchas de sus 
funciones como objeto social. Para la enseñanza de la escritura 
se debe de partir del hecho de que es una práctica social y por 
ello, se debe tener claro que cada sociedad asumirá prácticas 
de escrituras propias a las que la escuela deberá responder. 



16 
 

Continua expresando Quizás una de las causas por la que la 
escuela, no hablamos de la escuela EIB sino la escuela en 
general, ha fracasado en la escritura con los niños, porque 
reduce la escritura a la literatura. No negamos el valor de la que 
tiene la literatura de hecho disfrutamos mucho leyéndola, pero 
creemos que más se puede lograr si acercamos a los lectores a 
prácticas más reales de escritura (p. 14). 

Finaliza enfatizando que el letrado de las comunidades 
entonces, pueden ser una estrategia para que las personas de 
las comunidades indígenas tomen conciencia de que la escritura 
alfabética no es la única forma que hay para producir textos, que 
una muestra de ello es que las culturas indígenas han producido 
diversos tipos de textos con distintas intenciones comunicativas.  

En algunos estudios hechos por Cabrera (2000) resalta que  la 
invención de la escritura ha supuesto la apertura de una nueva 
era para comunidad. La escritura permite atesorar un caudal 
potencialmente de nuestra experiencia y conocimiento, ha 
permitido un avance rapidísimo de nuestra cultura. A través de 
la escritura las personas pueden comunicar sus conocimientos y 
experiencia de más efectivo a sus remotos descendientes y la 
capacidad de transmisión de la cultura se hace inmensa.  

Sigue refiriendo que gracias a la escritura tenemos diccionario 
en las que aparecen palabras olvidadas por los hablantes y 
palabras especializadas cuyo significado solo conocen bien los 
entendidos, tenemos derecho a enorgullecernos de tener una 
lengua escrita por ello no nos debe llevar a menospreciar 
aquellas lenguas que no conocen la escritura.  

Finaliza refiriendo la escritura considerada por muchos, como el 
origen último de la estandarización de una lengua, es un invento 
algo artificial para los que los seres humanos no nacemos 
preparados. Las lenguas se adquieren de modo de modo natural 
pero la escritura, se debe enseñarse mediante acciones 
educativas, no todos los sistemas de escrituras son iguales, hay 



17 
 

tres tipos de escrituras: los que asocian un signo a cada fonema 
(escritura alfabética), los que asocian un signo a cada silaba 
(escritura silábica) y los que asocian un signo a cada palabra 
(escritura logo grafica).  

Moya (1995) considera que la lengua escrita es muy insuficiente 
como representación de la lengua hablada, la entonación es 
fundamental para delimitar las unidades sintácticas, en las 
lenguas, además para expresar muy diversos matices 
denotativos, no hay sistema de escritura que se hace capaz de 
dar cuenta adecuadamente de la entonación, en este sentido la 
escritura supone un empobrecimiento de la lengua que la priva 
de unos mecanismos más característicos y universales. 

Continua refiriendo que la escritura en lengua indígena se 
comenzó a hacer usada de manera intencional, y planificar sin 
embargo el modelo político cultural y lingüístico subyacentes, 
siguió siendo el mismo como antes se buscaba la 
castellanización aculturación de los pueblos indígenas.  

El modelo transicional supone que la lengua materna del niño 
sirve de puente para adquirir la segunda lengua, por ello el uso 
de la L1, se reduce a las etapas básicas de la lectoescritura. En 
la lengua se piensa la realidad que también esta mediatizada por 
la cultura. (Moya, 1995, p. 29) 

La escritura en su propio idioma permite medir las posibilidades 
no solo de informarse sino también de dar a conocer desde sus 
propios códigos su conocimiento y su opinión sobre la realidad y 
perspectiva de desarrollo. Más sin embargo los maestros tienen 
que ser preparados para educar en las comunidades indígenas, 
mejorara la calidad de educación en las comunidades indígenas 
(cabrera, 2000,  p. 49). 

También manifiesta que toda lengua es una expresión cultural 
de manera que al aprender una lengua también conocemos 
elementos culturales de los pueblos que se expresan a través de 



18 
 

ella. Por esta razón la educación plurilingüe se acompaña 
siempre de los aspectos culturales que son imprescindibles, a 
una educación atenta a esta continuidad y compenetración entre 
lengua y cultura se propone también establecer una relación de 
dialogo e intercambio entre las culturas (p. 37) 

Continúa  expresando que las lenguas son fundamentales 
instrumentos de conocimientos y la enseñanza aprendizaje de la 
L1 comporta el desarrollo de las habilidades para comunicarse 
de manera siempre más ética, produciendo mensajes 
articulados y originales. Se trata de manejar ese instrumento, la 
lengua materna para la elaboración creativa de mensajes de 
todo tipo y para todas las ocasiones en lo oral y lo escrito. En 
efecto el uso de las lenguas indígenas como instrumento de 
educación de a obligado a educadores y educadoras a 
incrementar su léxico ya sea rescatando expresiones que habían 
caído en desuso o creando otras nuevas. 

Concluye expresando que el reconocimiento de las lenguas 
sumo mayangna, Miskito y creole como lengua de estudio 
contribuye a fomentar su uso y valoración también fuera de la 
elección pero no se lograran cambios significativos en las 
sociedades sin la adopción de una política lingüística que 
concierne al desarrollo de una lengua indígena en el ámbito 
social depende de una favorable política de planificación 
lingüística de parte de las autoridades en el ámbito local, regional 
y nacional de las comunidades y de las diversas instituciones 
entre las cuales la escuela es solo una.  

Diferentes tipos de comunicación educativa. 

Dentro y fuera del aula, docente y alumnos mantienen un 
constante flujo de comunicaciones utilizando diferentes canales: 

Comunicación no verbal: son todos los compartimientos y 
acciones que se realizan frente a los demás y que comunican 



19 
 

nuestras intenciones o nuestro estado de ánimo (gestos, 
expresiones faciales) 

Comunicación verbal: es decir a través de la palabra hablada y 
escrita con todo su significado y en todas las formas. 

Comunicación para verbal: que se refiere a todos los elementos 
que acompañan la palabra por ejemplo el volumen de voz y la 
entonación en la cual hablamos y nos dirigimos a nuestros 
interlocutores. 

Comunicación contextual: que se refiere a los elementos del 
ambiente en el cual seda interacción entre las personas. 

Un aula donde hay muchos carteles, afiches y dibujos pegados 
en la pared ofrece un contexto favorable a las personas que se 
comunican verbalmente en ella tienen referencia y estímulos lo 
que facilitan la comprensión, los dibujos de los niños y niñas en 
las paredes también comunican consideración y aprecio por el 
trabajo y las expresiones artísticas de los estudiantes. 

La introducción de las lenguas indígenas en la educación escolar 
constituye un paso para el fortalecimiento de estas lenguas, no 
representa de por si la garantía de su mantenimiento y 
desarrollo, si en una comunidad ubicada en el territorio sumo 
mayangna se habla casi exclusivamente el misquito, se quiere 
recuperar el uso de la lengua sumo mayangna esta tarea debe 
ser asumida por toda la comunidad y en todos los espacios de 
la vida social comenzando por las familias, no puede pensarse 
que pueda la escuela por si sola rescatar y establecer el uso 
social de una lengua cuando esta no es hablada en otros 
contextos de la vida. (Venezia, 2003, p. 46)  

Freeland (2003) plantea que el eje histórico nos permite ver 
como la lengua según vayan cambiando las condiciones 
determinadas de la vida de un pueblo a través del tiempo, así 
por ejemplo el español que hablamos hoy no es igual al que se 



20 
 

hablaba hace cien años, esto no es nada extraño, es más bien 
lógico si las lenguas no cambiaran si no evolucionan ya no 
servían como instrumento de comunicación al no estar acorde 
con los cambios de una sociedad ya no servirían a sus fines y 
propósitos comunicativos convertirían en la lengua muerta, las 
lenguas vivas las que hablamos en la actualidad en cambio 
experimentan modificaciones se adopta en las nuevas 
condiciones se ajuntan y se enriquecen y gracias a ellos nos 
permiten referirnos a los nuevos procesos, a los nuevos inventos  
y las nuevas ideas y significado que la gente crea y que 
necesitan transmitir. 

Sigue expresando que el estudio de los pueblos indígenas y de 
sus lenguas nos “permite ahora determinar la existencia por 
ejemplo de las variedades coloniales del quechua, del náhuatl y 
del quiche habladas y escritas en los siglos XVI y XVII frente a 
una variedad moderna actual” (p.104). 

Finaliza manifestando que estandarizar las lenguas indígenas, 
es un paso importante para mantener no solo la lengua, sino 
todo un sistema cultural pues recordemos que a través de la 
lengua materna aprendemos a comunicarnos con las personas, 
a nombrar las cosas, los objetos y con ellos  se transmite una 
afinidad de saberes que va haciendo la cultura. 

La estandarización de la escritura de un idioma representa 
algunas ventajas de tipo social y educativo tales como:  

 
a. En los indígenas y en las mismas comunidades, la 

posibilidad de escribir en la propia lengua proporciona 
seguridad efectiva respecto a la lengua y la cultura por el 
valor simbólico que tiene la escritura. 

b. El hecho de tener la lengua materna escrita (a más de lo 
oral) como medio de expresar las ideas, pensamientos, 
sentimientos etc. Y transmitirlo a través del tiempo y del 



21 
 

espacio, además de saber que en la lengua indígena se 
puede expresar conocimientos científicos. 

c. La perdurabilidad del idioma indígena, si bien las lenguas 
que hay, han sobrevivido acerca de 500 años, sin necesidad 
de la escritura, sin embargo, ahora el peligro de 
desaparecer frente al español es más grande por la 
influencia cada vez mayor de los medios de comunicación. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



22 
 

IV. METODOLOGÍA  
 
4.1. Ubicación. 

El estudio se realizó en la comunidad de Dibahil, ubicada a 8 km, 
al oeste del municipio de Rosita a orillas del rio Bambana. Sus 
límites son: al Norte con la comunidad de Zopilote, al Oeste con 
Kalmata, al sur con san Isidro y al este con Fruta de Pan. Cuenta 
con una población de 165 habitantes que corresponde a 25 
familias. 

4.2. El estudio.  
 

Es un estudio de tipo de cualitativo de carácter explicativo, el 
cual tiene como objetivo, analizar los contextos en el uso de la 
escritura en la lengua materna Sumo-Mayangna. 

4.3. Población. 
La población de estudio fueron docentes, alumnos, padres de 
familia, líderes comunitarios, líderes religiosos y el ministerio de 
educación (MINED). 

 
4.4. Grupo seleccionado. 
El grupo seleccionado para efectos de estudio fueron los 
docentes activos, alumnos activos, líderes comunitarios y 
religiosos. 

 
4.5. Lugares seleccionados:  
Fue la escuela de Dibahil, casa pastoral, los hogares de los 
alumnos y todos sitios visibles de la comunidad. 

 
4.6. Unidad de análisis:  
La población de la comunidad de Dibahil en los contextos 
existentes. 



23 
 

4.7. Criterio de selección: 
 Inclusión. 

Docentes egresados de E I B 
Alumnos activos de la escuela. 
Padres y madres de familia. 
Líderes comunales que han recibido algunas capacitaciones 
sobre la escritura de la lengua Sumu-Mayangna. Casa pastoral, 
hogares de los estudiantes. 
 

 Exclusión. 
Docentes no activos. 
Alumnos que abandonan las escuelas. 
Padres y madres de familia que no les interesa la educación de 
sus hijos(as). 
Líderes comunales que poco les importa sobre la situación. 

 
4.8. Fuentes de obtención de la información. 
Primarias  

Docentes, estudiantes  activos, padres y madres de familia y 
líderes comunitarios. 

Secundaria. 

Bibliografía consultada, Internet, informes y Libros. 

 
4.9. Técnicas e instrumentos. 
Técnicas: entrevista a profundidad, observación y grupo focal.  

Instrumento: Guía de preguntas con preguntas abiertas. 

 
4.10. Trabajo de campo. 
La recopilación de la información, se realizó a través de las 
técnicas de entrevistas individuales y grupo focal. 



24 
 

Se efectuaron visitas a la comunidad para aplicar el instrumento 
diseñado y observar los contextos. 

 
4.11. Procesamiento de la información. 
Una vez que recolecto la información se procedió a ordenar los 
datos recopilados por objetivos planteados en la investigación, 
seguidamente el programa de Microsoft Word y Excel para el 
levantado de texto y uso de gráficos, si fuese necesario. 

 
4.12. Análisis de la información. 
Una vez ordenada la información, se constató los resultados con 
el marco teórico para su respectivo análisis. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



25 
 

MATRIZ DE DESCRIPTORES 
 

OBJETIVOS DESCRIPTOR PERGUNTAS 
ORIENTADORAS 

FUENTES TECNICAS INSTRUMENTO
  

Describir los 
textos del uso 
de la escritura 
de la lengua 
Sumu-
Mayangna 

Contextos de 
uso de la 
escritura. 
 
 
 
 
 
 

En qué lugar contexto 
utilizan la escritura en 
Sumu-Mayangna? 
 
Para que utilizan la 
escritura en Sumu-
Mayangna? 
 
En qué actividades de 
la comunidad 
practican la escritura 
en Sumu-Mayangna? 
 
Cuando realizan 
actividades 
deportivas utilizan la 
escritura en Sumu-
Mayangna?  
 

Docentes y 
líderes 
comunitarios 
 
Estudiantes  

Entrevista  
 
 
Observación 

Guía de 
entrevista  
 
Guía de  
Observación. 



26 
 

En las ceremonias 
religiosas utilizan la 
escritura en Sumu-
Mayangna. Porque? 
 
En qué actividad se 
utiliza más la escritura 
en Sumu-mayangna? 
 



27 
 

OBJETIVO DESCRIPTOR PREGUNTAS FUENTES TECNICAS  INSTRUMEN
TO 

Conocer la 
percepción de 
los padres y 
madres de 
familia y líderes 
y comunitarios 
en cuanto al uso 
de la escritura 
en lengua 
Sumu-
Mayangna. 

Percepción de 
padres y madres 
de familia y 
líderes 
comunitarios. 

¿Desde cuándo se 
inició la escritura en 
Sumu-mayangna en 
esta comunidad? 
 
Crees que es 
importante practicar 
la escritura en Sumu-
Mayangna ¿por qué? 
 
¿La aparición de la 
escritura contribuye al 
rescate y 
fortalecimiento de la 
lengua Sumu-
mayangna. ¿por qué? 
 
¿Usted como 
comunitario cree que 
practicando la 
escritura en Sumu-
Mayangna se 
conserva la lengua? 
¿Por qué? 

Docentes 
líderes y 
comunitarios  

Entrevista  
 
 
Observación  

Guía de 
entrevista. 
 
Guía de  
Observación. 



28 
 

 
 
 
 
 

 
Dentro de la 
educación se han 
visto cambios gracias 
al surgimiento de la 
escritura en lengua 
Sumu-Mayangna 
¿Por qué? 
 
Usted está de 
acuerdo que en la 
comunidad se 
practica la escritura 
en Sumu-Mayangna 
¿Por qué? 
Cuál es su opinión 
acerca del uso de la 
escritura en S/M 



29 
 

V. RESULTADOS Y DISCUSIÓN  
 

A continuación presentamos el resultado de la investigación: 

Impacto de la escritura en lengua sumu-mayangna contexto de 

la Educación Bilingüe Intercultural EIB,  Dibahil Municipio de 

Rosita Periodo 2007-2008. 

5.1.  Contextos del uso de la escritura. 
 

En las comunidades indígenas se utiliza la escritura de manera 
diferente, porque varía de acuerdo al contexto y grupo social en 
particular, en la que la religión, la educación, el comercio y la 
misma necesidad de comunicarse indicen en las prácticas de la 
escritura. 

Así lo confirma Cassany (1999) en estudios etnográficos como 
los de Olson y Torrance (1991), que muestran que distintas 
comunidades utilizan la oralidad y la escritura de modos 
diferentes, según propósitos, contextos y grupos sociales 
particulares, de manera que es imposible fundamentar una 
relación determinante y exclusiva entre modalidad comunicativa 
(oral/escrita) y grado de desarrollo. Varios factores culturales no 
lingüísticos, como la religión, el comercio, la educación, las 
necesidades comunicativas. Inciden en las prácticas sociales de 
escritura y favorecen o impiden su resultado. 

Así mismo, el lenguaje no se desvincula de sus usuarios, sino 
que surge y se utiliza en la comunidad de hablantes que 
comparte una misma concepción de mundo, unas rutinas 
comunicativas, en definitiva: una misma base cultural. 

La mayoría de los líderes manifestaron que el lugar donde se 
utiliza más la escritura es en la escuela, porque es el lugar donde 
los niños en ocasiones especiales como el 30 de mayo, escriben 
poemas y composiciones además escriben oraciones, palabras 
en lengua materna.  



30 
 

Lo anterior se relaciona con lo que dice Grove (1999) que la 
escritura en lengua indígena se utiliza para escribir cuentos, 
adivinanzas, cantos infantiles. Además es el lugar en donde el 
niño se forma tanto teórico como practico y es también donde 
aprende a leer y a escribir sus primeras letras y en la escuela 
principalmente, es en donde la escritura cumple con todas las 
funciones. 

También manifestaron que se practica la escritura en la iglesia, 
específicamente en ceremonias religiosas, se utiliza para llevar 
apuntes sobre la cantidad de personas que asistieron a la iglesia. 
Pero también dijeron son raras las veces que utilizan los 
documentos escritos en sumu-mayangna, esto se debe a que 
muchos de los feligreses no entienden la lengua sumu-
mayangna, por eso casi no se practica la escritura dentro de las 
actividades religiosas. 

La mayoría de los entrevistados opinaron que cuando hay 
reuniones y capacitaciones dentro de la comunidad se ve poca 
la práctica de la escritura porque hasta los mismos que dirigen 
estas actividades prefieren dar las orientaciones en Miskito y no 
en sumu-mayangna. 

Además manifestaron que otro de los contextos es el hogar, 
porque cuando envían cartas, avisos e informes escriben en la 
lengua materna, los niños que estudian, en sus hogares realizan 
tareas y trabajos, es ahí donde también practican la escritura en 
lengua materna. Todo lo anterior lo pudimos comprobar con la 
observación y efectivamente es así.  

5.2. Percepción de la población en cuanto al uso de la 
escritura en lengua materna. 
 
Todos los líderes entrevistados expresaron que la escritura en 
dicha comunidad surge en el año 1985, con la campaña nacional 
de alfabetización en lenguas y que esta se llevó por la insistencia 
de los líderes porque por parte del gobierno no lo hubiera hecho. 



31 
 

Continuaron diciendo que practicando la escritura se conserva 
la lengua porque se mantiene y la generación joven la práctica y 
la fortalece más y más, conforme pasa el tiempo hablándolo y 
escribiéndolo en el hogar, en la escuela y en la vida cotidiana 
para aumentar su uso dentro de la comunidad. 

Dentro de la comunidad practican la escritura en lengua materna 
para redactar cartas, avisos y para enseñarles a sus hijos a 
escribir cuentos y leyendas de la cultura sumu-mayangna, esto 
lo hacen para que las futuras generaciones también sigan 
transmitiendo la cultura. 

La mayoría comento que en sus hogares practican y les enseñan 
a sus hijos a escribir en lengua materna para que en años 
venideros no tengan que pasar problemas de identidad y sean 
reconocidos tales como son y no pasar las situaciones que han 
pasado sus padres. 

Por otro lado, coincidieron en afirmar que la aparición de la 
escritura contribuye al rescate de la lengua porque con la 
escriturase han rescatado muchas experiencias y aspectos de la 
lengua que los ancianos sabían a pesar de que muchos ya no 
están, pero sus conocimientos quedaron impresos en libros, 
revistas y otros documentos existentes, los que han fortalecido 
la lengua, porque se ha transmitido de generación en generación 
y también se ha aumentado el número de hablantes, porque la 
lengua que no se transmite de generación en generación se 
muere irremediablemente. 

Lo antes planteado se relaciona con lo que Cabrera (2000) 
expresa “Que la escritura permite atesorar un caudal 
potencialmente de nuestra experiencia y conocimiento ha 
permitido un avance rapidísimo de la cultura. A través de la 
escritura las personas se pueden comunicar sus conocimientos 
y experiencias de más efectivo a sus remotos descendientes y 
la capacidad de transmisión de la cultura se hace inmenso.” 



32 
 

Coincidimos con lo que plantea el autor porque a través de la 
escritura permite transmitir la cultura de una generación a otra y 
así mantener viva la identidad. 

De igual manera todos manifestaron que es muy importante 
practicar la escritura en lengua materna porque a través de la 
escritura se alcanzan cosas que no se pueden alcanzar con la 
lengua oral por otro lado a través de la escritura se va dejando 
gravada la historia de una cultura o de un pueblo como sus 
vivencias y su cosmovisión.  

Lo antes planteado coincide con lo que Freeland expresa “la 
escritura permite a hombres y mujeres comunicarse e 
interrelacionarse en una sociedad a pesar de las obvias ventajas 
que ofrece la escritura en el mundo de hoy y de los canales 
adicionales de comunicación y con la escritura se alcanzan 
propósitos que con la lengua oral no se pueden lograr. 

Coincidimos con lo que la autora expresa, ya que la escritura 
permite que los miembros de una sociedad interactúen y se 
desarrollen por los espacios que brinda la escritura. 

Opinaron que dentro de la educación se han visto cambios 
porque antes que surgiera la escritura en lengua materna, en 
esta comunidad no había ningún documento escrito en sumu-
mayangna y hasta las clases eran impartidas en español, pero 
después que se introdujo la escritura, hay libros de textos, de 
primero hasta sexto grado, libros de cuentos y revistas. 

La representante de las mujeres de la comunidad, al respecto 
dijo: 

“En todas las actividades que se practique la escritura 
para ya no depender de la lengua miskita en las 
actividades y así darle el valor que se merece la lengua 
dentro y fuera de la comunidad, para que nuestras raíces 
culturales no se pierda, sino más bien para que se 
aumente el número de hablantes dentro de la comunidad 



33 
 

y para que nuestra lengua se fortalezca”. (Entrevista a 
Marlene Nicasio, Marzo del 2008). 

Así mismo, expresaron que la escritura en lengua materna es 
algo muy valioso que tienen todas las lenguas indígenas por que 
por medio de la escritura se han desarrollado y han llegado a ser 
lenguas escritas aunque no se le reconozcan los derechos que 
tienen como pueblo indígena pero esto lo lograran con el tiempo. 

En el caso de la lengua sumu-mayangna, la escritura surgió hace 
como 25 años y su desarrollo ha sido muy lento pero esto no 
significa que ha tenido un impacto negativo por lo contrario ha 
tenido un impacto positivo porque los comunitarios no la han 
rechazado más bien han buscado la manera de conservarla, 
fortalecerla y divulgarla para su desarrollo. 

Los líderes religiosos respondieron que no practican la escritura 
en lengua materna en las ceremonias religiosas, aunque 
cuentan con documentos en sumu-mayangna, sin embargo los 
otros manifestaron que si practican la escritura en las actividades 
religiosas, más en la escuela dominical donde los niños escriben 
pasajes bíblicos y pasan a recitarlos, la iglesia cuenta con 
himnarios, biblias y revistas religiosas traducidos en sumu-
mayangna. 

La mayoría de los entrevistados expresaron que la escritura ben 
lengua materna ha traído cambios en el carácter religioso, 
porque antes de que apareciera la escritura solo habían 
documentos en Miskito y la mayoría de los pastores que 
enviaban eran de origen Miskito, pero ahora hasta los pastores 
son sumu-mayangna y ponen en práctica la escritura. 

Todos los entrevistados dijeron que cuando redactan o hacen 
escritos, lo hacen en lengua materna, pero también dijeron que 
depende de la persona a quien se le va a enviar el escrito, 
porque si el escrito va dirigido a un mestizo se hace en español 
y así igual con otros de otra lengua. 



34 
 

Estas personas de igual manera manifestaron que la gente joven 
son los que saben leer y escribir en lengua materna, esto porque 
ellos sí tuvieron la oportunidad de recibir las clases en su lengua 
materna y en cambio ellos no pueden leer, ni escribir por que no 
tuvieron acceso a la educación. 

La mayoría de los entrevistados expresaron que con la 
introducción de la escritura en lengua materna se han visto 
cambios dentro de la comunidad ya que para avisar a un familiar 
de lo que quiere comunicar, ya no se tiene que enviar 
personalmente un mensajero, sino que lo hacen a través de 
cartas y mensajes radiales siendo el de más utilidad la carta. 

De igual manera argumentaron que tienen conocimiento de que 
existen diccionarios y panfletos, pero muy poco se conoce de 
esto ya que en la comunidad no hay, pero en algunas 
instituciones u ONGs puede ser que tengan ya que muchos de 
ellos se dedican a hacer materiales didácticos en nuestra lengua. 

Dentro de la educación se han visto cambios, como por ejemplo 
antes no habían libros de textos en sumu-mayangna, pero hoy 
en día hay libros de textos de cuentos escritos en mayangna que 
les sirve a los estudiantes indígenas, porque por medio de ellos 
se van conservando, además los niños asimilan mejor los 
contenidos y hay más participación dentro del aula. 

Los dos maestros entrevistados expresaron que los documentos 
con  que cuenta la escuela son: libros de textos de primero a 
sexto grado, libros de    cuentos y revistas educativas. 

De igual manera manifestaron que la escuela es el lugar en 
donde se practica más la escritura en lengua materna ya que los 
niños escriben oraciones, narraciones y descripciones. También 
dijeron que es muy importante practicar la escritura porque 
permite que un pueblo de desarrolle además los niños se van 
dando cuenta la historia de su pueblo y todo esto contribuye a 
fortalecerla. 



35 
 

Los entrevistados expresaron que con el surgimiento de la 
escritura ha habido cambios en las aulas de clase porque los 
niños participan más, tienen más confianza para preguntar sus 
dudas y también asimilan mejor los contenidos impartidos 
también han contribuido a rescatar rasgos muy importantes de 
la lengua y esto ha fortalecido a la lengua, porque se han 
rescatado muchos términos que estaban a punto de 
desaparecer. Lo anterior se relaciona con lo que dice Moya, que 
la escritura en lengua materna, es un recurso fundamental para 
lograr mayores y mejores aprendizajes, por que el niño ya la 
habla y al hablarla puede significar el mundo que lo rodea. 

Sin dudas es muy importante la escritura en lengua materna 
porque esto le permite al niño valorar la importancia de su 
cultura. Todos los alumnos entrevistados respondieron que si 
practican la escritura y que se sienten muy alegres escribiendo 
en su propia lengua. 

También manifestaron que las asignaturas que reciben y 
escriben en sumu-mayangna son: Lengua materna, matemática 
y ciencias naturales, además hay una materia que reciben en 
español. 

De igual manera todos respondieron que es muy importante 
escribir en lengua materna dentro de la educación porque a 
través de la escritura los niños van aprendiendo y conociendo 
muchos valores culturales y las formas de convivir con la 
naturaleza y experiencias heredadas de sus ancestros también 
es importante porque para que le den una beca tienen que saber 
hablar y escribir en lengua materna. 

Lo antes planteado se relaciona con lo que Venecia(2003) 
expresa, “Toda comunidad humana tiene en gran consideración 
la educación y organiza las actividades especiales para la 
formación de las nuevas generaciones pues sabe que de ellas 
depende la continuidad de su cultura.” 



36 
 

De igual manera coincidimos con lo que se expresa 
anteriormente, porque la educación es sumamente importante 
para transmitir los valores culturales de un pueblo, para que la 
generación joven la practique y transmitan a las generaciones 
venideras. 

Todos expresaron que la mitad de la población practica la 
escritura en lengua materna, el objetivo de la práctica es para 
que nuestra lengua no se pierda, si no para fortalecerla y a 
contribuir a conservarla y así nuestras futuras generaciones 
seguirán transmitiéndola. 

Unos expresaron que en sus hogares practican la escritura por 
medio de las tareas, muchas veces las investigaciones que deja 
el profesor se requieren de la escritura para hacer las 
anotaciones que los ancianos expresan, también los padres les 
exigen que practiquen la escritura para que no se les olvide la 
lengua y los otros dijeron que escriben más en Miskito por que 
casi no les gusta escribir en sumu-mayangna. 

Por otro lado, los alumnos respondieron que les gusta escribir 
en lengua materna, porque es su lengua además contribuyen a 
preservarla y a rescatarla así su lengua va a perdurar de 
generación en generación, siglos tras siglos. 

La mayoría de los entrevistados contestaron que sus padres y 
madres, casi no practican la escritura porque algunos no saben 
leer ni escribir, por tal razón sus padres se sienten incapaces de 
apoyarlos. 

De igual manera expresaron que dentro de su hogar escriben en 
sumu-mayangna cartas, avisos, cuentos adivinanzas y hasta 
cantos e historias que cuentan los abuelitos. 

Lo anterior se relaciona con lo que Regino plantea: la escritura 
en lengua indígena se utiliza para escribir historias y 
composiciones de los pueblos indígenas para así mantener viva 
la riqueza cultural de estos pueblos. 



37 
 

Coincidimos con lo que se plantea anteriormente, la escritura en 
lengua indígena sirve para dejar plasmado las historias y 
narraciones de estos pueblos para que no se pierda su riqueza 
cultural. 

Todos opinaron que la escritura surge para que las comunidades 
salgan de la oscuridad en que estaban sometidas y así darle a 
conocer a los estados hegemónicos que las lenguas indígenas 
tienen escritura como la lengua de ellos por tal razón no se 
puede decir que la lengua de un grupo es más importante que la 
del otro grupo. 

Lo anterior se relaciona con lo que Vigil plantea sobre la 
escritura: El propósito de la escritura en lenguas indígenas es el 
de demostrar a la sociedad hegemónica que se puede que se 
puede escribir en lenguas indígenas. 

También coincidimos con lo que plantea la autora ya que la 
escritura en lengua indígena surgió para demostrarle a las 
lenguas dominantes que también la lengua indígena tiene su 
gramática y otros caracteres que la hacen una lengua escrita. 

Como habitante de la comunidad es muy importante practicar la 
escritura en lengua materna, porque así nuestra lengua va 
tomando fuerza para que las otras generaciones no tengan 
problema en cuanto al uso de la lengua materna, por lo tanto es 
muy importante la práctica de la escritura en lengua materna.  

La mayoría de los entrevistados expresaron que es muy 
importante practicar la lengua materna, porque por medio de ella 
se conserva la lengua y otros aspectos de la misma. También se 
han rescatado muchas experiencias de nuestro pueblo y si no 
hubiera surgido la escritura muchas palabras en sumu-
mayangna hubieran desaparecidos. 

De igual manera opinaron que la enseñanza de la lengua 
materna en la escuela, es un derecho que tienen y que este 
derecho está plasmado en el artículo 11 de la ley 28 de la 



38 
 

autonomía por lo tanto se tiene el que respetar este derecho de 
igual manera la ley 162 ley de lengua aprobada por el régimen 
de Nicaragua para los pueblos indígenas. 

Lo anterior se relaciona con lo que se plantea en el SEAR (2002) 
Que la educación intercultural en su lengua materna es un 
derecho de los pueblos indígenas de la costa atlántica, para 
rescatar rasgos que están por desaparecer y así como del 
desarrollo del programa para el fortalecimiento de las que aún 
tienen marcos de vitalidad y estandarización. 

Coincidimos con las teorías ya que recibir las clases en lengua 
materna, es uno de los derechos que tienen todos los pueblos 
indígenas y uno de los más importantes porque contribuye a 
fortalecer la lengua y de esta manera la lengua perdurará por 
muchos siglos. 

Todos los entrevistados opinaron que la educación permite 
mantener la lengua, porque es el ámbito donde los niños se les 
enseñan la gramática de su lengua y todo esto influye a su 
mantenimiento y su desarrollo como lengua escrita. 

Lo antes planteado se relaciona con lo que Grove (1999) 
expresa, “La educación es muy importante en relación al 
mantenimiento del patrimonio lingüístico si la escuela favorece 
la competencia lingüística de los niños y niñas en lengua 
materna y si aprenden a leer y escribir en ella se contribuirá a su 
mantenimiento. 

De igual manera coincidimos con las dos expresiones porque la 
educación es el camino que deben de tomar las lenguas 
indígenas para su desarrollo y así fortalecerse conforme pasa el 
tiempo y también a través de la educación se promueve y se 
divulga las lenguas. 
 
 
 



39 
 

VI. CONCLUSIONES 
 
Los resultados de la presente investigación nos permiten llegar 
a las siguientes conclusiones: 
 
El contexto en donde se da más la práctica de la escritura en 
sumu-mayangna, es en la escuela, porque es el lugar donde los 
estudiantes  interactúan con los profesores y también donde la 
escritura cumple todas sus funciones. 

Otro de los contextos en donde se da la práctica de la escritura 
en lengua materna es en el hogar ya que es la primera escuela 
de la niñez  donde aprende sobre su cultura y las primeras 
palabras en su lengua materna y estas las escribe una vez que 
aprende a leer y escribir. 

Los padres y madres de familia y la comunidad en general 
aceptan que en todos los contextos de la comunidad se 
practique la escritura en sumu-mayangna para contribuir a su 
fortalecimiento y mantenimiento de la lengua. 

El surgimiento de la escritura en lengua materna en esta 
comunidad ha tenido un impacto positivo, porque los 
comunitarios lo han acogido y han buscado las formas para su 
mantenimiento y conservación de la lengua. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



40 
 

VII. RECOMENDACIONES 
 
De acuerdo a los resultados obtenidos en el estudio se considera 
preciso realizar las recomendaciones siguientes: 
 
Al Ministerio de Educación MINED.  
 

Crear y publicar materiales y documentos tales como libros de 
cuentos, historias, cantos y leyendas en la propia lengua 
materna ya sea en panamahka o tuahka. 
 
Al Programa de Educación Intercultural Bilingüe PEBI 
 

Crear espacios en la comunidad y en la escuela para la 
valorización del patrimonio lingüístico y cultural. 
 
A los docentes 
 

Promover o propiciar espacios a los ancianos para que puedan 
ir a la escuela y desarrollar momentos de reflexión sobre la 
importancia de la escritura en lengua materna. 
 
A las autoridades Comunitarias (síndicos, jueces y pastores)  
 

Impulsar un plan de implementación del uso de la escritura en 
lengua materna en diversos contextos de la comunidad que no 
sean solamente en la escuela y en el hogar. 

 

A las autoridades de la Iglesia Morava  
 

Tomar en cuenta la lengua sumu-mayangna, para las 
traducciones de los documentos religiosos. 

 

A los padres y madres de familia 
 

Que sean conscientes y que incidan en la práctica de la escritura 
en lengua materna en todos los contextos de la comunidad, para 
que se mantenga su identidad cultural. 
 
 



41 
 

VIII. LISTA DE REFERENCIAS 
 
LIBROS 
 
Bartolomé,  D. (1995) Panorama de los estudios de las lenguas 

indígenas de México. Primera edición. México. 

Bernárdez, E. (1999) ¿Qué son las lenguas? Alianza editorial, 
Madrid, España.  

 
Bruce J Bilddle. Thomas L. Grood. (1997) La enseñanza y los 

profesores II. Segunda edición. Madrid, España.  

Cabrera, J. (2000) La dignidad e igualdad de las lenguas. 
Segunda edición. Madrid, España. 

Cassany D. (1993). Construir la escritura. Segunda edición. 
Barcelona, España. Editorial Grao de IRIF 

Cunningham M. (1995) El proceso de oficialización de las 
lenguas indígenas de Nicaragua y  Guatemala. Primera 
edición. Managua, Nicaragua. 

Chiriboga, Bolívar (1993). Didáctica del Español como segunda 
lengua. Primera  edición. Quito Ecuador.  

Erants, M. (2001) Historia oral del pueblo sumu-mayangna.  

Freeland, J. (2003) Lengua. Primera Edición, Terra nuova. 
Managua-Nicaragua. 

Gigante, E. (1995) Sustento para una educación intercultural. 
Segunda edición Guatemala. 

Lara, G. (1997) Pueblos indígenas y educación. Primera edición. 
Quito, Ecuador. 



42 
 

Moya, R. (1999) Fundamentos, Estrategias y Metodologías de la 
EIB. Primera     Edición. Guatemala.  

Norwood, S. (1997) Gramática de la lengua sumo. CIDCA UCA 
Managua, Nicaragua. 

Rene A. y Pieter M. (1987) Bilingüismo y contacto de lenguas. 
Tercera edición. Sao paulo, Brazil. 

Sistema Educativo Autonómico Regional. (SEAR 2002) proyecto 
fortalecimiento de la educacion intercultural bilingüe en la 
costa Atlántica. FOREIBCA. Segunda Edición. Managua 
Nicaragua. 

Venecia, P. (2003) Educación Intercultural y plurilingüe. Primera 
Edición. 

           Managua, Nicaragua. 

 

WEB 

Regino, J. (1998) Las lenguas Indígenas de la literatura 
Mexicana. Universidad Pedagógica Nacional. Disponible 
en  Http// interbilingue Ajusco.upn.mx. Recuperado el 28 
de febrero del 2008. 

 
Montemayor, C. (2005) La literatura en lenguas indígenas. 

Disponible en http://Barcelona.indimedia. Org. 
Newswire/display. Recuperado el 21 de Febrero del 
2008. 

Vigil, N.  (2003) Pueblo indígena y Escritura. Disponible en  
www.aula intercultural./org/article=702. Recuperado el 22 
de marzo del 2008. 

 
 
 



43 
 

 
X. ANEXO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 
 

UNIVERSIDAD DE LA REGIONES 
AUTÓNOMASDE LA COSTA CARIBE 

NICARAGÜENSE 
URACCAN 

 

ANEXO N° 1 

GUÍA DE ENTREVISTA A DOCENTES ESCUELA DIBAHIL-

ROSITA 

Estimados docentes: 

La presente guía de entrevista es con el propósito de solicitar 

su valioso apoyo en la contestación de las preguntas que 

aparecen en la guía. Esta investigación es con fines que 

consiste en la elaboración del protocolo. De antemano se 

agradece su apoyo. 

1. ¿Qué documentos educativos escritos en sumu-

mayangna hay en la escuela? 

 

2. ¿Todos los estudiantes pueden leer y escribir en su 

propia lengua materna? 

 

3. ¿Qué es lo que escriben los alumnos en su lengua 

materna? 

 

4. ¿Qué asignaturas reciben en su propia lengua materna? 

 

5. ¿Cómo docente de esta comunidad crees que es 

importante el surgimiento del sistema de escritura en 

lengua materna sumu-mayangna? ¿por qué? 



45 
 

 

6. ¿El sistema de escritura ha contribuido al rescate y 

fortalecimiento de la lengua sumu-mayangna? ¿Por 

qué? 

 

7. Crees que la educación en esta comunidad ha mejorado 

gracias al surgimiento de la escritura en sumu-

mayangna? ¿Por qué?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 
 

UNIVERSIDAD DE LA REGIONES AUTÓNOMAS DE 

LA COSTA CARIBE NICARAGÜENSE 

URACCAN 

 

ANEXO N° 2 

GUÍA DE GRUPO FOCAL A ALUMNOS/AS ESCUELA 

DIBAHIL 

Estimados estudiantes: 

La presente guía de grupo focal es con el propósito de solicitar 

su valioso apoyo en la contestación de las preguntas que 

aparecen en la guía. Esta investigación es con fines que 

consiste en la elaboración del protocolo. De antemano se 

agradece su apoyo. 

1. ¿Dentro de la escuela escriben en sumu-mayangna? 

 

2. ¿Qué asignatura escriben en sumu-mayangna? 
 

3. ¿Todas las frases las escriben sumu-mayangna? ¿Por 

qué? 
 

4. ¿Cree que es importante aprender a leer y escribir en 

sumu-mayangna? 
 

5. ¿Dentro de sus hogares en que lengua escriben ¿Por 

qué?   
 

6. ¿Considera que la lengua materna se debe de escribir 

en todos los ámbitos de la comunidad? ¿porque? 



47 
 

UNIVERSIDAD DE LA REGIONES 

AUTÓNOMAS DE LA COSTA CARIBE 

NICARAGÜENSE 

URACCAN 

 

ANEXO N° 3 

GUIA DE ENTREVISTA A PADRES DE FAMILIA DE DIBAHIL 

Estimados padres de familia: 

La presente guía de entrevista es con el propósito de solicitar su 

valioso apoyo en la contestación de las preguntas que aparecen 

en la guía. Esta investigación es con fines que consiste en la 

elaboración del protocolo. De antemano se agradece su apoyo. 

1. ¿Qué documentos escriben en sumu-mayangna sus 

hijos?  

 

2. ¿Qué libros escritos en sumu-mayangna tiene en casa? 

 

3. ¿Desde cuándo surgió la escritura en sumu-mayangna en 

esta comunidad? 

 

4. ¿Cree que es importante practicar la escritura en sumu-

mayangna? ¿Por qué?  

 

5. Usted le enseña a sus hijos a escribir en sumu-

mayangna? ¿Por qué y de qué manera? 

 

6. A usted le gusta escribir en sumu mayangna? ¿por qué? 



48 
 

UNIVERSIDAD DE LA REGIONES  
AUTÓNOMAS DE LA COSTA CARIBE  

NICARAGÜENSE 
URACCAN 

 

ANEXO N° 4 

GUÍA DE ENTREVISTA A LÍDERES COMUNITARIOS DE 

DIBAHIL 

Estimados líderes comunitarios:  

La presente guía de entrevista es con el propósito de solicitar 

su valioso apoyo en la contestación de las preguntas que 

aparecen en la guía. Esta investigación es con fines 

académicos que consiste en la elaboración de del protocolo 

antemano se agradece su valioso apoyo. 

1. ¿Cuándo surgió la escritura en la lengua materna en 

esta comunidad? 

 

2. ¿Usted cree que la escritura de lengua materna ha 

ayudado a conservar la lengua? ¿Por qué?  

 

3. Cree usted que en la comunidad practican la escritura 

de la lengua materna? ¿Por qué? 

 

4. ¿Dentro de su hogar practican la escritura de la lengua 

materna sumu-mayangna. ¿Por qué?  

 

5. ¿Cuál es el objetivo de la comunicación escritura en 

sumu-mayangna?  



49 
 

6. ¿Cree que la escritura en sumu-mayangna ha 

contribuido al rescate de la lengua? ¿Por qué? 

 

7. Cree usted que todo se debe de escribir en lengua 

materna? ¿Por qué? 

 

8. Dentro de la comunidad todos los comunitarios practican 

la escritura. ¿Por qué? 

 

9. ¿Qué documentos de la iglesia están escritos en sumu-

mayangna? 

 

10. ¿Ocupan los documentos escritos en sumu-mayangna 

en ceremonias religiosas? ¿Por qué? 

 

11. ¿Cree que el surgimiento de la escritura ha traído 

cambios dentro de la vida religiosa? 

 

12.  ¿Cuándo usted redacta informes o escritos en que 

lengua lo escribe. ¿Por qué?  

 

13. ¿Cree usted que de laguna manera la escritura 

contribuye a fortalecer la lengua? ¿Por qué?  

 

14. Dentro el hogar todos sus hijos e hijas pueden escribir 

en su lengua materna? ¿Por qué? 

 

15. ¿Cree que es importante practicar la escritura dentro de 

la comunidad? ¿por qué?  

 



50 
 

16. ¿Quiénes pueden leer y escribir en su lengua materna 

los jóvenes o los adultos? ¿Por qué? 

 

17. ¿Se han visto cambios dentro de la comunidad por el 

surgimiento de la escritura? ¿Por qué? 

 

18. ¿Usted cree que es un derecho recibir las clases en 

lengua materna? ¿Por qué? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

UNIVERSIDAD DE LA REGIONES 
AUTÓNOMAS DE LA COSTA CARIBE 

NICARAGÜENSE 
URACCAN 

 
ANEXO N° 5 

GUIA DE OBSERVACION EN LUGARES VISIBLES EN LA 

COMUNIDAD DE DIBAHIL 

La presente guía de observación lleva como propósito describir 

los contextos del uso de la escritura sumu-mayangna. La 

recopilación de la información es con fines académicos. 

 

Datos Generales: 

Comunidad: 

Lugar o contexto: 

Persona observada: 

Objetivo de la observación: 

Describir los contextos del uso de la escritura en sumu-

mayangna. 

Categorías a observar: 

1. ¿En qué momento utilizan la escritura en sumu-

mayangna? 

2. ¿En qué lugar utilizan la escritura en sumu-mayangna?  

3. ¿Para que utilizan la escritura en sumu-mayangna? 



52 
 

4. Que documentos escriben o están escritos en sumu-

mayangna? 

5. ¿Hay rótulos escritos en sumu-mayangna dentro de la 

comunidad?  

6. ¿Los comunitarios practican la escritura en sumu-

mayangna? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 
 

ANEXO N # 6 

                

Fotografía 1 y 2. Libros de texto de Educación Primaria 

Bilingüe en sumu Mayangna, variante Panamahka. Tomada por 

Keith López Mayo 2008. 

                   

Fotografia 3 y 4. Las sagradas escrituras ( La Biblia) y revista 

cultural en Sumu Mayangna variante panamahka. Tomada por 

Rául Frank mayo 2008. 


